# «Смертию смерть поправ...» великий парадокс

«Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ и сущим во гробех живот даровав» («Христос воскрес из мертвых, поразив (Своею) смертью смерть и даровав жизнь находящимся в гробах»).

Как же Христос поразил смерть, если все люди до сих пор умирают?

Что есть смерть? Это разделение, разрушение. Мы видим, как человеческое бездыханное тело остается без души и тлеет. Это смерть. Но мы не видим начало смерти, ее истоки, ее корень. Она, как айсберг. И человек может видеть только самую верхушку этого айсберга. Так в чем же корень смерти?

Первое разделение, разрушение вошло в жизнь человека через непослушание Адама. Вследствие этого, человек разрушил с Богом связь, и его душа разделилась с Творцом. Это первая смерть. За ней последовала и вторая. Человек стал «прятаться» от Бога, скрываться. Адам потерял полноту разума, его душа повредилась. Сама душа была сотворена Богом неспособной к тлению, но ее разрушение выразилось в сумятице, разнонаправленности ее сил. Разум хочет одного, чувства другого, воля направлена к третьему. Душа потеряла цельность, целомудрие, которое обретала в Боге. И наконец, в природу человека вошла и третья, видимая всем смерть, тление. От потерявшейся и неспособной к цельности души, и тело потеряло цельность с душой, и подверглось тлению. Человек вошел в область бытия смерти, т.е. существования бессмысленного, бесцельного, без Бога.

Бог не захотел оставить человека и уже при изгнании Адама из рая дает ему обещание о Спасителе. И это обещание исполняется вочеловечением Иисуса Христа.

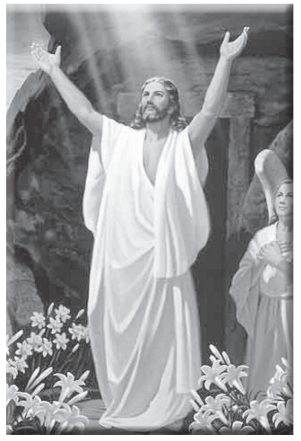
Общественное служение Иисуса Христа началось с искушения в пустыне. Великим испытанием Его человеческого естества были страдания и Крестная смерть. Но Господь не соблазнился. Его разум, воля, чувства, душа и тело были соединены с божественной природой и добровольно подчинились ей. Не заражен-

ная грехом человеческая природа Иисуса Христа через это соединение обожествляется, становится подобной природе божественной. Это соединение человеческого с божественным отцы Церкви стали определять греческим словом «теосис» — «обожествление», «обожение».

Фаворский свет преображения, когда тело Господа на глазах апостолов вдруг чудесно просияло, был зримым явлением той силы, которую источала прославленная, обоженная человеческая природа Спасителя. Господь достиг цели бытия. Он воссоздал в Себе первоначальную человеческую природу, которая существо-

вала до грехопадения первых людей. Именно в этом смысле слово Божие именует Иисуса Христа новым Адамом. Если ветхий Адам отказался от достижения истинной и единственной цели бытия, то Господь Иисус Христос, избравший удел человеческий и имея человеческую природу, прожил Свою земную жизнь в строгом соответствии с творческим замыслом Бога Отца, воссоздав в Себе первозданную природу человека.

Преподобный Иоанн Дамаскин изъясняет спасительное дело Христа следующим образом: «Все это совершалось ради истребления греха, везде разлитого и поработившего себе человека и нагромоздившего все виды порока, а также ради возвращения человека к блаженной жизни, ибо смерть вошла в мир через грех, как дикий и свирепый



зверь, терзающий человеческую жизнь. И надлежало, чтобы Намеревающийся искупить был непогрешимым и неподвластным через грех смерти, а сверх того надлежало, чтобы природа человека была укреплена, и обновлена, и на деле наставлена и научена пути добродетели, уводящему от тления, ведущему к Жизни вечной. И Бог явил, наконец, в отношении к нему великое море человеколюбия. Ибо Сам и Творец, и Господь берет на Себя борьбу за Свое собственное создание и на деле становится Учителем».

Во Христе грех умерщвлен и побежден. Это уничижение греха в личности Иисуса Христа происходит и через божественное действие, и через человеческое. Но ни человеческая, ни божественная природы не изменились от взаимодействия друг с другом. И здесь кроется ответ на существенный вопрос о человеческой свободе.

Неужели Бог спас людей вопреки их воле? Отнюдь нет. Ведь свобода – это часть человеческой

природы. И человеческая природа, соединяясь в личности Иисуса Христа с природой божественной, не претерпела никаких изменений. Следовательно, свободная человеческая воля в личности Иисуса Христа действовала нестесненно и в полной мере. Сам человек в Иисусе Христе, напрягая свои духовные и физические силы, во взаимодействии с божественной благодатью вышел из греховной бездны и вывел с Собой весь род человеческий. И поэтому Господь Иисус Христос есть «первенец из умерших» (1 Кор 15, 20), Который воскрес и Собою победил смерть.

Итак, в Иисусе Христе соединились божественная и человеческая природы. И через это соединение природа человеческая достигла своего совершенства, к которому ее призвал Сам Бог – Творец мира. Что это означает для людей?

А означает то, что во Христе замысел Божий о человеке становится реальностью, а следова-

тельно — достоянием каждого, кто стремится осуществить его. Как по закону наследственности и солидарности люди унаследовали грех Адама, так по тому же закону они могут унаследовать и ту человеческую природу, которая открылась в Иисусе Христе. И для того, чтобы это стало возможным, Господь дарует людям особое средство, вводящее их в теснейшие отношения с Ним. Таковым средством является жизнь общине единомышленников, имеющих одну веру в Триединого Бога и исповедующих, что Иисус Христос есть Сын Божий и Сын Человеческий, Спаситель мира.

В этой общине веры достигается и осуществляется та связь со Христом, которая помогает человеку усвоить спасительные плоды совершенных Им искупления и воссоздания человеческой природы. Такой общиной является Церковь, которую Христос стяжал «честною Своею Кровию».

о. Георгий Эглит ■

Месса: трапеза или жертва?



Многие литургисты в последнее время настаивают на том, что Месса – это, прежде всего, общинная трапеза. Однако, традиционный обряд однозначно показывает, что Евхаристия – это священная трапеза, в первую очередь, жертва. Почему это священная трапеза? Не из-за самой собравшейся на нее общины, а из-за деяния нашего Господа, начавшего в горнице в Великий четверг, завершившегося на Голгофе в Страстную пятницу и тем самым исполнившего Ветхий Завет. Раймонд Соуз разъясняет все это в интересной лекции, с которой он выступил в Лондоне в 2006 г. на конференции «Вера наших отцов».

Некатолики и многие современные католики порой утверждают, что наш Господь Иисус Христос установил совершенно новую систему осуществления нашего спасения: в итоге некоторые отвергают все связанное с иуда-

измом, Ветхим Заветом и т.д., не только исполнение закона Моисеева, необязательное для христиан, но даже десять заповедей.

Сторонники подобных идей полагают, что все, что от нас требуется, это «впустить Иисуса Хри-

ста в свои сердца и в свои жизни как нашего личного Господа и Спасителя», и баста. Мы спасены. Ничто не может помешать нам попасть на небеса. Но это заблуждение. Конечно, личное стремление познавать, любить нашего

Господа Иисуса Христа и служить Ему необходимо, если мы хотим обрести преизобилующую великую награду, обещанную Им, т.е. Его Самого. Но неверно было бы утверждать, что Он пришел уничтожить все еврейское. Он пришел не уничтожить, а исполнить. Царство Давидово было возрождено в основанной Иисусом Церкви.

То, что было у евреев в образах, для Церкви стало реальностью: пасхальная трапеза и Евхаристия; жертва пасхального агнца и жертва Агнца Божьего.

Чтобы лучше понять Мессу, Евхаристию, мы должны взглянуть на смысл пасхальной трапезы в Ветхом Завете. В Египте евреи были не только рабами фараона: они были также рабами греха компромисса с идолопоклонничеством. Чтобы освободить их от обоих типов рабства, Бог наш Господь предписал им совершать одну церемонию, обряд, литургию. Прошу заметить, что Он не предписал им некий акт веры, не сказал им что-то вроде: «Примите Яхве в свои сердца как вашего личного Господа и Спасителя, и вы избавитесь от рабства». Ничего подобного. Бог повелел им совершать особый ритуал - ритуал пасхального агнца, детально описанный в Исх 12, 3-13; 21-27 и 43-49.

У евреев не былс иного выхода, кроме как подчиниться: Бог не дал никаких разумных или неразумных объяснений; евреи просто должны были исполнить Его волю, потому что иначе их первородные умрут. Поэтому, чтобы сберечь своих первенцев, израильские семьи должны: 1) принести в жертву непорочного барана, заколаемого в вечерних сумерках; 2) проследить за тем, чтобы ни одна кость не была сломана; 3) есть мясо барана с пресным хлебом и горькими травами; 4) пучком иссопа окропить кровью барана дверные косяки своих домов; 5) совершать этот обряд в вечную память; 6) не допускать к участию в нем необрезанных инородцев.

Помните: это не был необязательный ритуал, это была заповедь. Если они не принесут в жертву барана, не съедят его мяса и не окрорана,

пят его кровью дверные косяки, их первенцы умрут!

### Совершение пасхального обряда

Пасхальная литургия у евреев сформировалась преимущественно во времена Иисуса и по наши дни сохранилась без значительных изменений в среде ортодоксальных иудеев. Ниже будут упомянуты лишь самые важные ее части. Месса следует той же структуре. Апостолы и сменившая их Церковь отцов лишь усовершенствовала этот образец.

Тайная вечера была еврейской пасхальной трапезой, не какой-то супермодерновой церемонией, изобретенной Иисусом. В ходе серии прекрасных литургических церемоний использовалось четыре чаши: первая именовалась «кадеш» или благословение праздничного дня; вторая чаша была связана с пением Псалма 113; третья чаша была чашей благословения, называвшаяся так, потому что с нее начиналась соб-

вина и распитие первой чаши (напоминает приношение даров во время Мессы).

Ургац: ритуал очищения (омовения рук), который могут совершить все участники или же лидер один от лица всех (во время Мессы священник омывает водой пальцы).

Ваца: лидер раздает куски хлеба маца (на Мессе перед обрядом причащения священник преломляет пресуществленный хлеб).

Магид: лидер говорит о хлебе скорби, который ели израильтяне в Египте. История первой пасхальной ночи пересказывается как пояснение к пасхальной жертве и видам используемого хлеба – маца и марор. Затем частники произносят первую часть псалма Галлель (113). Распивается вторая чаша (в каноне Мессы повествуется о Тайной вечере).

Моци-маца: лидер берет мацу и произносит сначала обычную молитву благословения хлеба, а затем особую молитву специально для мацы (освящение хлеба на Мессе).

Шуллан-орех: потребляется мясо барана (священник и верные принимают Плоть Христа, Агнца Божьего, во время Евхаристии).

Барех: после молитвы благодарения в конце трапезы распивается четвертая чаша и возносится гимн восхваления (чаша благословения, освящаемая священником; св. Павел в 1 Кор 10, 16 говорит: «Чаша благословения, которую благословляем, не есть ли приобщение Крови Христовой? Хлеб, который преломляем, не есть ли приобщение Тела Христова?»).

Шфох-гаматха: произносит молитва, в которой звучит просьба к Богу покарать притеснителей евреев. Именно в этот момент наполняется вином чаша для пророка Илии и открываются входные двери, чтобы впустить вестника избавления.

**Галлель:** псалмы Галлель или псалмы восхваления, благодаре-

ственно трапеза, потребление барана, пресного хлеба и т.д. Затем, перед заключительной молитвой, участники пели песни великого Галлеля, т.е. Псалмы 114-118 и переходили к четвертой чаше, являвшейся кульминацией ритуала пасхальной трапезы.

Давайте рассмотрим отдельные этапы литургии более детально.

**Кадеш:** благословение праздничного дня, освящение

ния и радости поются (114-118). Ритуал окачивается пожеланием: «До следующего года в Иерусалиме!» Затем распивается четвертая чаша (финальное благословение Мессы, «Идите, Месса совершилась».

Литургия завершается Ницой (на рядовых Мессах по распоряжению Папы Льва XIII мы читаем заключительную молитву к св. Михаилу).

#### Что сделал Иисус?

Иисус говорит: «Очень желал Я есть с вами сию пасху прежде Моего страдания» (Лк 22, 15).

- 1. Евхаристия была установлена во время трапезы, но не обычной, а пасхальной во время детально разработанного ритуала, установленного Богом и развитого древнееврейской традицией в воспоминание об освобождении Израиля из Египта. И Иисус исполнил весь этот ритуал до мельчайших деталей.
- 2. Иисус взял хлеб, благословил его и подал Своим ученикам. Как предстоятель пасхального ритуала, он исполнил то, что называется Магид, когда старший говорит о хлебе скорби, который израильтяне ели в Египте. Затем очередь дошла до двух типов хлебов маца и марор, была прочитана первая часть псалма Галлель (113), и участники приготовили к распитию вторую чашу.
- 3. «И, взяв чашу и благодарив, сказал: приимите ее и разделите между собою, ибо сказываю вам, что не буду пить от плода виноградного, доколе не придет Царствие Божие» (Лк 22, 17-18). Это была вторая чаша. «И, взяв хлеб...» (Лк 22, 19). Мы можем идентифицировать этап пасхальной литургии, на котором наш Господь пресуществил хлеб и вино: Он пресуществил мацу после второй чаши вина.
- 4. Затем наступил черед пресуществления вина из третьей чаши чаши благословения. Св. Лука повествует: «Сия чаша есть Новый Завет в Моей крови, которая за вас проливается» (Лк 22, 20).
- 5. После благодарения в конце трапезы была выпита третья

чаша и исполнен гимн восхваления. Св. Матфей говорит: «И, взяв чашу и благодарив, подал им и сказал: пейте из нее все, ибо сие есть Кровь Моя Нового Завета, за многих изливаемая во оставление грехов. Сказываю же вам, что отныне не буду пить от плода сего виноградного до того дня, когда буду пить с вами новое вино в Царстве Отца Моего. И, воспев, пошли на гору Елеонскую» (Мф 26, 27-30).

Это единственный случай, когда наш господь говорит с людьми о Новом Завете. Ветхий Завет между Богом и людьми был скреплен Моисеем кровью барана на горе Синай. Второй Завет новый Моисей скрепляет собственный кровью – кровью агнца Божьего – в горнице, прежде чем отправиться на гору Елеонскую, расположенную по пути к Голгофе.

Священство Иисуса было по чину Мелхиседека, принесшего в жертву хлеб и вино, а не по чину священства Аарона, приносившего в жертву множество разнообразных животных.

Иисус говорит апостолам: «...сие творите в Мое воспоминание» (Лк 22, 19). Это была заповедь. Как еврейская пасхальная литургия должна была совершаться во веки, так и новая пасхальная литургия была дана навечно. Эта мелхиседекова жертва хлеба и вина стала осуществлением обетования Иису-

са, данного годом ранее (ср. Ин 6).

В Египте следовало есть мясо барана и окроплять его кровью дверные косяки, чтобы спасти евреев от смерти. Точно также мы кормимся Плотью Христа в святом причастии и спасаемся Кровью, пролитой Им на кресте.

«И, воспев, пошли на гору Елеонскую» (Мф 26, 30): т.е. выпив третью чашу - чашу благословения, они исполнили гимн Галлель и ушли, не прикоснувшись к четвертой чаше и не произнеся заключительной молитвы Ница. Иисус сказал: «Очень желал Я есть с вами сию пасху прежде Моего страдания» (Лк 22, 15). Так неужели же Он не завершил Пасху? Он, пришедший не нарушить, а исполнить? Неужели Он усовершенствовал пасхальную литургию, пресуществив хлеб маца и вино из чаши благословения (барех), а затем сократил ее?

Нет. Господь не торопился закончить Свою первую Мессу. Литургия продолжалась. На горе Елеонской Он совершил приношение даров для Своей последней жертвы: Он должен был выпить четвертую чашу пасхальной литургии и закончить ее. «Отче Мой! если не может чаша сия миновать Меня, чтобы Мне не пить ее, да будет воля Твоя» (Лк 22, 42).

После Гефсимании Он был распят на Голгофе. Ему предлагали пить вино с желчью (Пс 68), но Господь отказался. Он ужасно





жаждал, страдая от потери крови и боли. «Дали Ему пить уксуса, смешанного с желчью; и, отведав, не хотел пить» (Мф 27, 34). Он еще не был распят. Агнец еще не был принесен в жертву.

На кресте Он вскричал словами мессианского Псалма 21: «Или, Или! лама савахфани?» («Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставил?») (ср. Мф 27, 46). Присутствовавшие решили, что Он зовет Илию великого пророка. В этот момент пасхальной литургии наполняли чашу Илии вином и открывали двери для вестника избавления. Итак, настало время для четвертой чаши и для завершения литургии. Иисус говорит: «Жажду» (Ин 19, 28). Почему только теперь?! « Тут стоял сосуд, полный уксуса. Воины, напоив уксусом губку и наложив на иссоп, поднесли к устам Его. Когда же Иисус вкусил уксуса, сказал: совершилось! И, преклонив главу, предал дух» (Ин 19, 29-30).

Что же свершилось? Великая литургия избавления, установленная нашим Господом Богом, предреченная пасхальной трапезой в Египте и претворенная в действительность нашим Господом Иисусом Христом, начавшим в горнице и закончившим на Голгофе!

Четвертая чаша была чашей исполнения, кульминацией пасхальной жертвенной литургии в лице единородного Сына, пасхального Агнца, непорочного Агнца с не сломанными костями. Как сказал об Иисусе Иоанн Креститель, «Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира!» Четвертая чаша вина была дана Иисусу в виде пучка иссопа, точно такого же пучка, которым народ избранный по заповеди Моисея должен был пользоваться для окропления кровью барана своих дверных косяков.

Чтобы подчеркнуть священническую природу этой жертвы, св. Иоанн указывает на тот факт, что Иисус был одет в бесшовную тунику, которую солдаты поделили по жребию. Именно такую тунику надевали священники, когда приносили в жертву пасхального агнца. Более того, двум разбойникам перебили ноги, чтобы ускорить их смерть. Но только не Иисусу: ни одна кость не была сломана, как и у пасхального агнца.

#### Заключение

Страсти Христовы – жертва пасхального агнца и вкушение его плоти во искупление рода человеческого – начались на Тайной вечере в горнице и закончились на Голгофе. Поэтому и жертва пасхального агнца, и евхаристическая трапеза начались в горнице и закончились на Голгофе. Горница и Голгофа – это две стороны одной медали.

Месса, т.е. бескровное возобновление пасхальной литургии Христа, одновременно является и искупительной жертвой, и священной трапезой, на которой смерть Агнца Божьего мистически изображается пресуществлением хлеба и вина – отдельно, что-

бы образно показать Его смерть, и при вкушении Плоти пасхального Агнца в св. причастии. Христос присутствует в жертве; Он присутствует на трапезе: это одна реальность, как пасхальный агнец Ветхого Завета был и жертвой, и пищей. Вот почему св. Павел говорит: «Пасха наша, Христос, заклан за нас. Посему станем праздновать...» (1 Кор 5, 7). Что праздновать? Пасху, священную трапезу, вкушение Плоти Агнца. Недостаточно просто заколоть, нужно еще и съесть, стать одним целым с Ним, соединиться с Ним.

Пасхальная литургия Нового Завета сохранила лишь одну чашу вина - третью, чашу благословения, но теперь с кровью Иисуса Христа: «Сие есть Кровь Моя» (Мф 26, 28). Итак, Месса – это священная трапеза и жертва или, в обратном порядке, жертва и священная трапеза (она началась в горнице и завершилась на Голгофе). Литургия (традиционной) Мессы - это напоминание о церемониях пасхальной литургии, которую очень хотел совершить Иисус ради нашего спасения. «Истинно, истинно говорю вам: если не будете есть Плоти Сына Человеческого и пить Крови Его, то не будете иметь в себе жизни. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний лень. Ибо Плоть Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть питие. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь пребывает во Мне, и Я в нем. Как послал Меня живый Отец, и Я живу Отцем, так и ядущий Меня жить будет Мною» (Ин 6, 53-57).

С каким благоговением, восхищением, с каким чувством священного должны мы приступать к святой Жертве Мессы, на которой мистически приносится Агнец Божий и Его Плоть вкушается ради нашего спасения?!

Раймонд Соуз Из "Mass of Ages", 5/2008 ■

### Бог Вас за все вознагради!





Во дни Великого Поста епархии и администратуры Казахстана переживают внутренние изменения, связанные с новыми назначениями епископов. В Карагандинской епархии завершают свое служение архиепископ-епископ Карагандинский Ян Павел Ленга (МІС) и епископпомощник Атаназиус Шнайдер (ОКС). Подводя итоги, мы отмечаем главные вехи духовного и жизненного пути наших отцов-епископов, отдавая должное их вкладу в становление и развитие церковных структур на территории Казахстана.

#### «Да будет мне по слову Твоему...»

Когда 26 мая 1991 г. о. Ян Павел Ленга вступил на путь епископского служения и возглавил Апостольскую администратуру Казахстана и Средней Азии, ему пришлось начинать в очень не простых условиях. Времена коммунистического режима, печально известные отсутствием многих свобод, в том числе и свободы совести, взрастили людей, многие из которых не задумывались, а если и задумывались, то не имели возможностей реализовать и развить свои духовные потребности. Умело подменив понятия, моральный кодекс строителя коммунизма отнял у Церкви и записал в свой актив все те нормы морали и права, которым со времен Спасителя стремилась соответствовать человеческая личность. Это было то смутное и во всем не устойчивое время, когда молодому епископу и священникам приходилось отыскивать в человеческих душах старые или торить новые тропинки для того, чтобы вести людей к Богу.

Архиепископ Ян Павел вспоминает: «Тогда множество людей потянулись в церковь, стали просить о крещении, венчании. Многие пришли, чтобы в покаянии доверить священнику все, чем преступили против совести. Стало казаться, что после многих лет забвения Церковь возрождается, но... вскоре открылись новые возможности: сменить работу, национальность, гражданство, уехать в Россию либо на Запад, заработать легкие деньги». Воспламенившийся было живой интерес к вере убывал на глазах. Однако архиепископ Ян Павел верил в ту страну и тех людей, которым служил. Казахстан всегда был особым местом для верных, ибо его земля вобрала в себя кровь многих мучеников, в том числе и священников, которые за свою верность Богу прошли тюрьмы и лагеря, но остались верны призванию, не ропща на свою долю и не обижаясь на Бога за свою искалеченную судьбу. Поэтому не случайно в 1998 г. епископ Казахстана принял решение об учреждении

первой на среднеазиатском пространстве высшей католической духовной семинарии, и он же был одним из первых, кто настаивал на приезде в Казахстан Святого Отца. «Эта земля нуждается в благословении, говорил он, и если Святой Отец ее посетит, это будет великим даром».

Сентябрь 2001 г. оправдал все возможные ожидания. Католическая община страны получила возможность личной встречи с Папой, а мировое сообщество услышало удививший многих отзыв Иоанна Павла II об особой харизме встречавших его людей и их президента Н.А. Назарбаева. Люди разных конфессий, принадлежавшие к поколению, которое прошло через страдания, муки и социальные эксперименты, их дети и внуки смогли почувствовать всю силу любви и смирения Святого Отца, с благоговением целовавшего землю, которая для многих стала домом, а для бесчисленных верных - последним пристанищем в этом мире.



Последующие годы были богаты на события знакового характера: весной 2003 г. архиепископ Ленга принимал в Караганде кардинала Анджело Содано, освятившего краеугольный камень нового кафедрального собора в честь Пресвятой Девы Марии Фатимской, строительство которого развернулось в сентябре 2004 г. При непосредственном участии архиепископа в должности председателя Литургической комиссии Конференции католических епископов Казахстана был подготовлен новый перевод Чина Мессы на русский язык, утвержденный Конгрегацией богопочитания и дисциплины таинств в июле 2009 г. и принятый на всей территории Казахстана в феврале 2010 г.

Архиепископ Ленга часто вспоминал о годах подпольной семинарии, в которой он учился, совмещая учебу с мирской работой, чтобы не вызвать подозрений у органов. Его учителями были священники, пережившие репрессии и депортации, а учебниками – опыт этих людей и святость их жизни. «Мне запомнилось, рассказывает он, как рукополагавший меня во священство епископ сказал, что сейчас

мне сослужат миллионы ангелов». И, наверняка, именно эти ангелы спешили на помощь, когда ему приходилось по приезде в Казахстан обслуживать 85 поселков и сел севера страны, а затем, в постперестроечное время, наставлять на духовный путь людей, которые, устав от «совковой» жизни и разуверившись во всем, захотели вдруг стать богатыми и независимыми, иметь все возможное и невозможное. На

# Многое было нелегким, терзали неуверенность и сомнения.

своих проповедях во время Месс архиепископ Ленга всегда напоминал о том, что, строя планы в обход Бога, люди ищут для себя новых и все более удобных возможностей. Но мир лукав и изменчив, и потому человек продолжает пребывать на вечном перепутье, меняя то место проживания, то работу, то семью. Никогда, говорил он, «не насытится око виденным и ухо слышанным», а человек может радоваться жизни только тогда, когда находится у

себя дома – в доме своего Отца – и вслушивается в Его слово.

О том, что Бог важнее и выше любых программ и планов человека, архиепископ Ян Павел не уставал напоминать и священникам, в том числе и тем, кто принимал дар священства из его рук (среди них отцы И. Трай, В. Поплавский, Г. Приходько, Е. Зинковский, В. Мессмер, В. Эрмиш, Н. Мамаев, М. Ковальский, Р. Рахимберлинов). На лаврах священства, подчеркивал он, почивать нельзя, потому что Бог всегда хочет являть миру свидетеля Его, Господа, жизни, Его благодати и истины. Но, чтобы быть крепким и делать не свое, но Божье, нужно вслушиваться в учение Господа в глубине души. В Своем Милосердии Бог нас бесконечно любит и желает вести нас через трудности жизни к Отчизне обетованной -Царству Небесному, которое начинается здесь, на земле. «И в моей жизни, - говорил архиепископ Ленга, - многое было нелегким, терзали неуверенность и сомнения. Но Бог через людей, события, слова Писания и примеры святых каждый раз давал точный ответ на все мои вопросы. Он всегда нам отвечает: нужно лишь набраться терпения.





И конечно, очень важна молитва. Без молитвы, без диалога с Богом, без Его совета каждый из нас будет мелко плавать. Без молитвы нельзя понять жизнь, отделить вечное от временного. Доверься Богу, покорись Его крепкой руке, и Господь научит всему и в свое время».

«Оглядываясь сегодня назад, - продолжает архиепископ Ян Павел Ленга, - я осознаю, что у каждого периода времени есть свои успехи и неудачи, свои трудности и испытания, и на путь каждого из нас Бог поставляет таких людей и такие обстоятельства, ко-

Без молитвы нельзя понять жизнь, определить вечное от временного.

торые необходимы нам и только нам. Я – человек, и потому, как бы трудно ни приходилось, со мной всегда были человеческие слова Богородицы: «Да будет мне по слову Твоему...». Завершая свое

служение, я благодарю Бога за живых и умерших, за всех тех, кого Бог поставил на моем пути и молю Его простить меня за тех, кого на этом пути я обидел. Всех вас прошу о молитве и молюсь за вас».

#### «Не уставайте заботиться о тайне Евхаристии…»

Атаназиус Шнайдер родился в 1961 г. в Кыргызстане в семье депортированных из Причерноморья немцев. Через некоторое время семье удалось выехать в Эстонию, а затем в ФРГ. В 1982 г. поступил в Тирольский монастырь регулярных каноников св. Креста (Австрия). Начав изучать философию в Папском университете «Angelicum» в Риме, в 1984г. был послан на миссию в Бразилию, где продолжил свое богословское образование и в 1990 г. был рукоположен в священники. В последующее время работал в Риме над докторской диссертацией по богословию и патристике, а с 1999 г. начал преподавать в высшей духовной семинарии в Караганде. В последующем исполнял обязанности духовного отца семинарии, канцлера курии Карагандинской епархии, главного редактора газеты «Кредо» и настоятеля нескольких приходов. В 2006 г. был назначен

Папой Бенедиктом XVI титулярным епископом Челеринским и епископом-помощником Карагандинской епархии.

Плодом научной и пастырской деятельности о. Атаназиуса, а также его многолетних наблюдений как священника стало изданное им в 2008 г. исследование «Это Господь» («Dominus est»), содержащее размышления о св. причастии и формах Его уделения. Человеку, совместившему в себе западноевропейское образование и напряженную пастырскую работу на территориях Латинской Америки и Центральной Азии, удалось наглядно отразить в своей книге обычную для Церкви ситуацию на Западе, когда за разговорами о церковной демократизации пытаются представить в качестве должного причащение стоя и в руку. Угасание практики причащения на коленях и в уста, в свою очередь, подталкивает к поверхностному отношению к Святым Дарам, а ведь момент причащения - это личностная встреча и единение со Христом, реально присутствующим в пресуществленном хлебе и вине, и человек призван выразить это единение в поклонении,

как внутреннем, так и внешнем. Приведенные о. Атаназиусом аргументы, солидно подкрепленные авторитетом церковного Учительства и Предания, а также зрелый пастырский опыт позволили ему утверждать, что возрождение веры может происходить не только на пути введения новшеств, но нередко и в возвращении к истокам – святоотческой традиции Церкви.

Добросовестная пастырская забота епископа Атаназиуса о языке, которым Церковь представляет слово Божие, проявилась и в том, что именно он явился инициатором разработки новой версии перевода на русский язык «Чина Мессы», прежняя версия которого изобиловала неточностями в передаче оригинального латинского текста «Ordo Missae» согласно «Editio tertia typica Missalis Romani». Строго научный и скрупулезный подход епископа к каждому слову отражал то отношение к каноническому тексту, которое обычно именуют «с любовью и



Встреча с Бенедиктом XVI.

трепетом» («cum amore ac timore»). И потому не будет преувеличением сказать, что проделанная о. Атаназиусом серьезная работа по сверке текстов Чина Мессы на разных языках, написанию комментариев к

новому переводу, а также его усилия в организационном плане не оставляют сомнений в его колоссальной работоспособности и полной пастырской самоотдаче.

А.3. Махмудова ■

### Новые назначения в казахстанской иерархии

В связи с отставкой архиепископа-епископа Карагандинского Яна Павла Ленги и епископа епархии Пресвятой Троицы в Алматы Генриха Феофила Хованца новыми ординариями Караганды и южной столицы были назначены соответственно епископ Януш Калета и о. Хосе Луис Мумбиела Сьерра.



Епископ Януш Калета родился 11 октября 1964 г. в г. Лазы на территории Тарнувской епархии. Священническое рукоположение принял 4 июня 1989 г. Нес душепопечительское служение в Новы-Висниче и Бохне. В 1997 г. получил степень доктора нравственного богословия на факультете богословия в Инсбруке, защитив диссертацию на тему биоэтики. Год спустя отправился в Казахстан.

Когда 7 июля 1999 г. Иоанн Павел II учредил Апостольскую администратуру Атырау, то первым ее ординарием был назначен о. Януш Калета. А 15 сентября 2006 г. Папа Бенедикт XVI возвел его в сан епископа. Епископское рукоположение ему уделил 23 ноября 2006 г. в ватиканской базилике кардинал Анджело Содано, которому сослужили епископ Тарнувский Виктор Скворц и алматинский ординарий епископ Генрих Феофил Хованец (OFM).

5 февраля 2011 г. Святой Отец назначил Януша Калету епископом Карагандинским.



Хосе Луис Мумбиела Сьерра родился в Монсоне (Уэска), Леридская епархия (Испания) 27 мая 1969 г. Окончил богословский факультет Наваррского университета (1987-1992 гг.), где в 1994 г. защитил лицензиат по богословию. 25 июня 1995 г. принял священническое рукоположение в Леридской епархии и был назначен викарным настоятелем прихода во Фраге (1995-1998 гг.).

30 июня 1997 г. защитил докторат по богословию в Наваррском университете, а 28 февраля следующего года как священник fidei donum приехал в епархию Пресвятой Троицы в Алматы, где служил в качестве викария в приходе Шымкента. Впоследствии стал префектом по науке и вице-ректором Межъепархиальной высшей духовной семинарии в Караганде, а 16 июня 2007 г. стал ее ректором.

### ккц) ПОЗНАЕМ ОСНОВЫ ВЕРЫ

### Сколько у тебя богов?

В этом номере мы начинаем новый цикл статей из рубрики «Познаем основы веры». Он будет посвящен Десятословию или, иначе, десяти заповедям. Специально для нашей газеты эти статьи написал известный французский библист о. Пьер Дюмулен, автор десяток книг, переведенных на многие языки мира. Несколько его книг уже вышли и на русском языке, а вскоре наша редакция опубликует еще два его произведения.

Первая заповедь: «Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи. Да не будет у тебя других богов пред лицем Моим.

«Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть; и люби Господа, Бога твоего, всем сердцем твоим, и всею душею твоею и всеми силами твоими» (Втор 6, 4).

Первая заповедь – самая важная; на ней зиждется свобода человека. Человек свободен, если у него лишь один Бог – Бог любви. Иначе он становится рабом своих желаний, мыслей и страстей. Многие люди не соблюдают первую заповедь (даже среди христиан), поскольку не ставят Бога на первое место в своей жизни или вообще забывают о Нем: безбожие – самый большой грех, рождающий все прочие грехи.

Итак, грехи против первой заповеди – это грехи против даров Божьих: веры, надежды и любви.

Грехи против веры: своеволие, сомнение, неверие, ересь (т.е. непослушание учению Церкви и отказ от истинной веры).

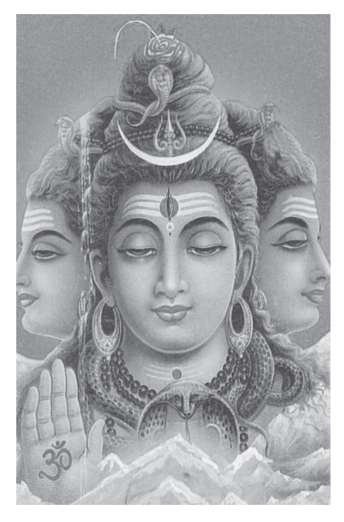
Грехи против надежды: отчаяние и самонадеянность. В любом случае человек не рассчитывает на Бога, думает, что он один и что Бог не может любить его: тем самым он пренебрегает Богом, Его милостью и любовью!

Грехи против любви: безразличие, неблагодарность... Человек должен всегда и в любой ситуации благодарить Бога, от Которого исходит все. Забыть об этом значит отвернуться от любящего Бога.

Когда первую группу поволжских немцев после долгих дней тряски и голода в поездах привезли в Казахстан, то солдаты просто выбросили их в голой степи и уехали. Тысячи семей оказались в пустынных местах без элементарных средств к существованию... Многие плакали, не зная, что теперь делать. И вдруг один мужчина громко закричал: «Бог всегда помогал нам, и здесь тоже поможет, поэтому воспоем Ему гимн благодарения». Люди пели и вновь обретали надежду, а вместе с ней силы, чтобы строить первые землянки... Так рождались наши города...

Богу нужно поклоняться, общаться с Ним, молясь ежедневно и как можно чаще, участвуя в воскресных богослужениях, творя добрые дела и принося жертвы ради Hero...

Но нельзя поклоняться иным богам, т.е. поддаваться суевериям, как если бы было что-то сильнее Бога, а наша судьба зависела бы от каких-то обрядов, жестов, магии, якобы влияющей на наше будущее...



Нельзя также создавать для себя собственную религию, думая, что мы умнее других, а потому из каждой религии можем взять для себя что-то хорошее... Ведь в этом случае я, в конечном итоге, не принимаю Бога, а сам творю себе божество, плод моего воображения. Такое часто бывает с людьми, которые мнят себя мудрее Евангелия и Церкви...

Идолопоклонство – это преклонение перед творением вместо Творца, например, перед деньгами, играми, своим компьютером, машиной, властью, кумирами, героями, спортсменами, певцами, порнографией... или любимым человеком, который становится важнее Бога. Когда «поклонение» чему-то или кому-то заслоняет для нас Мессы или молитву, то это и есть идолопоклонство!

Особенно следует подчеркнуть, что всякая форма гаданий или магии – серьезный грех против Бога. Гадания и спиритизм – это призывание бесов! Человек думает, что приобретает власть над мертвыми или духами, потому что совершает определенные обряды и призывает их. На самом же деле, он связывается с силами, превосходящими его, открывает им свое сердце и становится их рабом. Конечно, сначала ему кажется, что он силен, могуч, но какое-то время спустя уже не может контролировать ситуацию и постепенно отпадает от Бога, чтобы служить бесам... Слишком часто это заканчивается самоубийством, потому что дьявол - «человекоубийца от начала» (Ин 8, 44). Если Бог не дает нам знать будущее, то только из уважения к нашей же свободе: мы не подвластные никакому предопределению и ежедневно, ежечасно можем выбрать свой путь жизни - Рай или ад. Разве можно было бы говорить о свободе, если бы наша судьба была написана заранее?! Те же, кто практикует гадания, отказываются от собственной свободы, чтобы броситься в объятия дьявола. То же касается магии и колдовства: практиковать их значит мнить, будто у нас есть власть над Богом, и мы можем заставить Его сделать то, что нам заблагорассудится. Даже целители не знают, какие силы они призывают на других. Ведь, в действительности, только бесы отвечают людям на их заклинания,

чтобы обмануть их и завладеть их душами. Бог – не раб наших желаний: это мы служим Ему! Вот в чем сущность первой заповеди.

Молитва – это не магия, а доверие сына к любящему Отцу. Нельзя путать друг с другом молитву и магию и нельзя их смешивать! Никто не может заставить Бога сделать то, что хочется.

Другие грехи против первой заповеди – это искушение Бога, кощунство, т.е. неуважение к таинствам, религиозным лицам, местам и предметам. Особенно тяжкими грехами являются грехи, совершенные против Евхаристии. Существует также грех симонии: покупка и продажа таинств и других греховных благ.

Атеизм – это также грех, так как представляет собой непризнание Бога. Разум ведет человека, ищущего Бога, к познанию Его посредством природы, событий жизни, собственного опыта, сердечной молитвы. Но зачастую человек вообще не ищет Бога, довольствуясь земной жизнью. Так происходит, потому что такой человек просто не уважает самого себя, неправильно пользуется собственным разумом, ограничивая собственное существование этим миром и думая о жизни будущей: он считает себя не более чем зверем. Бог идет ему навстречу, но он не сознает этого и живет, ожидая только смерти. О таких людях нужно молиться, чтобы они встретили Бога и приняли его в свою душу.

о. Пьер Дюмулен

### Боль женщин

21 марта все желающие могли встретиться с Евой Ковалевской и о. Алексеем Скаковским (OFMConv), которые проводили конференцию на тему «Боль женщин». Данная встреча проходила в приходе Марии – Матери Церкви в Караганде.



Ощущение жизни в руках.

Ева Ковалевская является директором фонда "Human Life International Europe" и президентом Форума польских женщин, а также активным защитником жизни в разных странах и социальных структурах. Области, в которых она является специалистом и принимает активное участие – это евангелизаця в духе энциклик «Humanae Vitae» Павла VI и «Evangelium

Vitae» Иоанна Павла II, построение цивилизации жизни, охрана человеческой жизни от момента зачатия вплоть до самой смерти, сохранение семьи, сохранение христианских и общечеловеческих ценностей.

Несмотря на то, что на встрече присутствовало большое количество женщин, конференция не была адресована лишь проблемам женщин. Тема, которая была затронута, касается каждого, независимо от пола возраста социального положения и даже религиозной принадлежности. Это проблема всего человечества. Количество абортов во всем мире сравнимо с количеством жертв, которые может унести мировая война. Поэтому эта боль не только женщины, но каждого из нас.

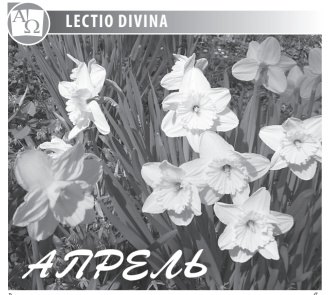
Ева немного рассказала о работе, которой она занимается. Как необходимо подходить к этой про-

блеме, как этого можно избежать, что следует ожидать, ну и, конечно же, как все это переживает сама женщина.

Особо трогательным был момент, когда каждый из участников смог ощутить в своих ладонях модель четырехмесячного эмбриона в реальную величину. Было удивительно осознавать, что за столь короткий срок, маленькая клетка превращается в полноценное человеческое существо. Помимо этого, был подготовлен короткометражный фильм «История человека» о развитии плода от момента зачатия и его формировании.

В заключение о. Алексей рассказал об очередных курсах естественного планирования семьи, которые проходят в Астане, после чего желающие смогли записаться на участие в этих курсах.

Инна Я. ■





### 3 апреля IV воскресенье Великого поста

#### Я ТОЛЬКО ОДНО ЗНАЮ

1 Цар 16, 1. 6-7. 10-13; Пс 23(22); Еф 5, 8-14; Ин 9, 1-41.

#### Еванлелие:

Из предыдущих глав Евангелия от Иоанна мы знаем, что Иисус не пользовался особой популярностью среди фарисеев. Они следили за Ним и искали возможности уличить Его.

Такая возможность представилась, когда к фарисеям привели человека, исцеленного Господом в субботу. Не в первый раз Иисус сталкивается с иудейскими властями по этому поводу (ср. Ин 5,1-18).

Фарисеи строго соблюдали закон, по которому в субботу не разрешалась никакая работа (Исх 23, 12; 31, 12-17). Иисус также соблюдал субботу, но был не согласен с фарисеями в том, что они понимали под словом «работа». Он считал, что исцеление – это совершение добра и воздаяние хвалы Богу, т.е. истинное почитание субботы.

Для бывшего слепого наступило нелегкое время взлетов и падений. Представьте себе, какова была его радость оттого, что он впервые в жизни мог видеть! Но вместо того, чтобы и далее радовать, его жизнь осложнилась

Некоторые люди не верили ему (ст. 9). Фарисеи, в конце концов, поверили после того, как его родители подтвердили, что он был слепым от рождения, но все же выгнали его из синагоги (ст. 34).

Произошедшее физическое исцеление было чудесным, но должно было прийти большее исцеление. Иисус нашел бывшего слепого, открыл ему, что Он – Сын Человеческий, и предложил поверить в Него. Человек исповедовал свою веру в Иисуса Христа, и так совершилось не только физическое, но и духовное исцеление.

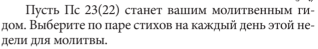
#### Размышление:

Поразмышляйте о том, как Иисус исцелил слепого. Сравните его действия с реакцией фарисеев. Чему это нас учит? В 1 Цар 16, 7 мы читаем, что Господь смотрит не на внешний облик, а в сердце человека. Как эта мысль перекликается с сегодняшним отрывком из Евангелия? А не судим ли мы людей по их внешности или социальному статусу?

Фарисеи учили народ, что они поступают так, как этого хочет Бог, но в результате восстали против Бога. Как мы можем избежать подобного в нашей жизни?

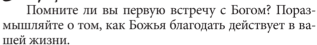
Была ли в вашей жизни такая встреча с Богом, что после нее в духовном плане вы почувствовали себя достаточно сильными, чтобы с уверенностью отвечать на вопросы об этом событии?

#### Молитъа:



Помолитесь о людях, которые нуждаются в физическом и духовном исцелении.

#### Созерцание:





#### 10 апреля V воскресенье Великого поста

#### ВОСКРЕСЕНИЕ ЖИЗНИ

Иез 37, 12-14; Пс 139(129); Рим 8, 8-11; Ин 11, 1-45.

#### Еванлелие:

Мария и Марфа были близкими друзьями Иисуса, поэтому они были потрясены тем, что Иисус пришел слишком поздно – после смерти их брата.

Но Господь с самого начала знал, что у Его Отца есть удивительный замысел (ст. 4), и все же, увидев плачущих, Сам был охвачен скорбью (ст. 33-35).

Иисус сказал: «Я есмь воскресение и жизнь». Он обещал, что верующие в Него не умрут (ст. 25-26). Марфа же в ответ исповедала веру в Него как Господа и обещанного Мессию.

Иисус воскресил Лазаря из мертвых, чтобы люди уверовали в то, что Он – Сын Божий. Многие поверили. Религиозные же власти увидели в Нем опасность и решили убить Его (ст. 53).

#### Размышление:

Что в этой истории поразило вас больше всего? Какую власть Иисуса демонстрирует это чудо?

«Я есмь воскресение и жизнь». Что эти слова значат для вас? Что вы думаете о вечной жизни?

#### Молитва:

Обратитесь к Господу в молитве. Принесите Ему ваши надежды и тревоги и поблагодарите Его за то, что Он с любовью заботится о вас.

#### Созерцание:

Прочтите Рим 8, 8-11. Пусть эти стихи послужат укреплению вашей веры и уверенности в исполнении Божьего обетования.



#### 17 апреля Вербное воскресенье



#### КТО СЕЙ?

Ис 50, 4-7; Пс 22(21); Флп 2, 6-11; Мф 21, 1-11.

#### Еванлелие:



Мы начинаем Страстную неделю с триумфального въезда Иисуса в Иерусалим. Какой же это было большое торжественное событие, наполненное символическими образами и глубоким смыслом!

Начался путь Иисуса с Елеонской горы, что само по себе знаменательно, поскольку она ассоциируется в Св. Писании с приходом Господа (Зах 14, 4).

Матфей начинает с описания чудесного поиска ослицы и осленка для Иисуса. Ученики следуют повелению Иисуса и возвращаются с животными, найдя их в точности так, как сказал Господь (ст. 6). В ст. 4 Евангелист говорит, что это событие - исполнение пророчества Захарии (Зах. 9, 9-10), провозгласившего Царем того, Кто придет как Спаситель, но не на величественных лошадях и колесницах, а на скромном ослике. Иисус же знал, что принесут эти последние дни Его земной жизни.

Люди постилают свои одежды на дороге пред Иисусом: так в те времена встречали царя-победителя или важную персону (4 Цар 9, 13). В знак приветствия они громко кричали: «Благословен Царь, грядущий во имя Господне!» (ст. 9), эхом вторя словам Пс 118(117), 25-26.

Въезд Иисуса не мог произойти в более неудобное для фарисеев время. Иерусалим был наполнен паломниками, пришедшими праздновать Пасху (Лк 22, 7). Мф (21, 10) рассказывает нам: «И когда вошел Он в Иерусалим, весь город пришел в движение и говорил: кто Сей?»

Фарисеи не принимали ни Иисуса, ни Его учения, и хотели воспрепятствовать другим следовать за Ним. Для них не было ничего хуже этого шумного приветствия героя. Возможно, они боялись, и не безосновательно, грубого вмешательства римских солдат.

Последователи Иисуса верили, что Он был Мессией или Христом; религиозные же лидеры отрицали это, и много было таких, кто колебался. И сегодня многие люди не торопятся ответить на призыв Иисуса; они так же, как пару тысячелетий назад, колеблются, не зная, Кто есть Сей Иисус – пророк, целитель, хороший учитель или Мессия, Сын Божий?

#### Размышление:



«Кто Сей?» Этот вопрос был решающим, когда Иисус въезжал в Иерусалим, и он по сей день сохраняет свое значение для каждого человека. Во что вы верите и почему?

Чему нас учит пример учеников из прочитанного сегодня евангельского отрывка?

Как, по-вашему, почему Иисус въехал в Иерусалим таким необычным образом?

#### Молитва:



Используя слова из Флп 2, 6-11, возблагодарите Бога за Его решение послать Своего Сына, живущего на небесах, чтобы Он стал человеком и умереть на кре-

сте за наши грехи. Преклонитесь пред Ним в благоговении и превознесите Его «имя выше всякого имени».

#### Созерцание:



Христос умер, чтобы спасти вас, поэтому вы можете провести целую вечность, радуясь Его присутствию. А вы предложили Иисуса стать Господом вашей жизни? Есть ли в учении Христа моменты, которые вас отталкивают или которые вы не желаете принять? Что вам требуется для того, чтобы смириться пред Богом и отдать Ему свою жизнь уже сегодня?

#### 21 апреля Великий четверг



### СЕРДЦЕ СЛУГИ

Исх 12, 1-8. 11-14; Пс 116В(115); 1 Кор 11, 23-26; Ин 13, 1-15.

#### Еванлемие:



Сегодня мы читаем о Евангельских событиях в контексте пасхальной трапезы. Отрывок из Ветхого Завета (Исх 12, 1-8. 11-14) говорит нам о том, какое огромное значение имел этот праздник для иудеев. Он напоминал о сверхъестественном избавлении Божьего народа.

Только в Евангелии от Иоанна мы можем прочесть о драгоценном примере Иисуса, умывающего ноги Своим ученикам.

В самом факте омовения ног проявилось такое смирение Иисуса, что оно привело в изумление Его учеников. Когда гости приходили в дом, было принято, чтобы хозяин предлагал им воду для омовения ног (Лк 7, 44). Слуга или раб мог выполнять эту работу, ученики могли омыть ноги своему Учителю, но не Он им. Поступок Иисуса стал неожиданностью для всех.

Вначале Петр сопротивляется, но затем смиренно подчиняется, хотя и не понимает намерения Иисуса и потому просит омыть его полностью. Своим примером Иисус дает очень важный урок ученикам и нам: мы должны служить друг другу так же, как Он служит нам. Подлинное смирение и желание быть Его слугой отличают истинных учеников Иисуса.

Иисус ожидает от нас смирения. Он – Господь наш – ведет нас к дару спасения, ведь своими силами мы не можем достичь этого. Ответит ли наше сердце на призыв безмерной Божией любви поверить и принять смиренную жертву Сына Божия на кресте?

#### Размышление:



Представьте, что Иисус омывает вам ноги. Что бы вы при этом чувствовали? Что бы вы сказали Ему?

Желаете ли вы следовать примеру Иисуса служить другим? Как вы можете это делать?

Иуда тоже сидел за столом и, без сомнения, позволил Иисусу омыть его ноги. Иисус уничижился перед тем, кто предал Его (ст. 11). Что этот стих говорит нам об Иисусе, и что мы узнаем об Иуде?

#### Молитва:



В ближайшие дни молитесь словами из Пс 116В(115). Читая эти слова, размышляйте о чувствах и действиях Иисуса. Вслушайтесь в то, что Святой Дух

говорит вам. Уделите особое внимание ст. 3: «Что воздам Господу за все благодеяния Его ко мне?»

#### Созерцание:

Проведите время в созерцании любви Христовой и Его смиренной жертвы, Его мучительной смерти ради нас, Его бесконечного желания быть с нами и привести нас к единению с Пресвятой Троицей.



#### 22 апреля Великая пятница



#### НЕТ БОЛЬШЕ ТОЙ ЛЮБВИ

Ис 52, 13 – 53, 12; Пс 31(30); Евр 4, 14–1; 5, 7-9; Ин 18, 1 – 19, 42

#### Еванлемие:



Иоанн показывает нам, сколь неизмеримы страсти Христовы. Он представляет нам событие в отличной от других авторов перспективе.

Апостол Иоанн начинает описание страстей Иисуса с предательства и ареста Господа той самой ночью. Иуда приводит римских солдат и служителей храма в сад, где часто бывал Иисус с учениками. Иоанн отмечает, что Иисус не был удивлен и не пытался избежать ареста: «Иисус же, зная все, что с Ним будет, вышел...» (ст. 18, 4).

Его привели к Анне и первосвященнику Каиафе. Иоанн здесь не дает пояснений, как другие евангелисты, описывающие суд иудейских властей над Иисусом (см. Мф 26, 57-67; Мк 14, 53-65; Лк 22, 54-55. 63-71), но отмечает, что именно Каиафа посоветовал иудеям, что «лучше одному человеку умереть за народ» (стих 18, 14).

Иудейские власти вынесли свой приговор, но его должен был утвердить римский прокуратор. Поэтому Иисуса повели к Пилату, который не нашел никакой вины для вынесения смертного приговора Иисусу. И в самом деле, Пилат трижды обращался к людям (18, 38; 19, 4. 6), пытаясь освободить Иисуса. Но, когда толпа открыто выразила сомнение в верности Пилата кесарю, он сдается и предает Иисуса на распятие.

Иоанн добавляет некоторые детали, которых нет в трех других Евангелиях. К примеру, Иисус на кресте дает поручение ученику, «которого любил», т.е. самому апостолу Иоанну (Ин 19, 26-27), заботиться о Его Матери. Только Иоанн записал произнесенные Господом с креста слова любви и заботы о Марии.

Иоанн также пишет о солдате, который пронзил копьем бок Иисусу, а не перебил Ему голени, как это сделали с двумя распятыми рядом. (19, 32-34) Апостол объясняет: «Ибо сие произошло, да сбудется Писание», имея в виду отрывок из Зах 12, 10.

Мы узнаем, что из пронзенного бока Иисуса «истекли кровь и вода». В буквальном смысле это неопровержимое доказательство того, что Иисус действительно умер, и ответ скептикам, пытавшимся отрицать воскресение, утверждая, будто Иисус на самом деле не умер. Некоторые полагают, что кровь и вода символизируют святую Евхаристию и крещение.

После смерти распятого Иосиф из Аримафеи просит Пилата отдать ему тело Иисуса и вместе с Никодимом относит его в новую могилу (19, 38-40). Иосиф и Никодим были важными людьми, членами иудейско-

го синедриона, а также тайными учениками Христа. И снова только Иоанн упоминает об участии Никодима. В третьей описывается встреча Иисуса и Никодима, во время которой звучит один из самых знаменитых стихов Библии Ин 3, 16: «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную».

#### Размышление:



Что мы узнаем об Иисусе из описания Его крестных страданий? Что более всего затронуло ваше сердце, почему?

Иисус сказал Пилату: «Я на то родился и на то пришел в мир, чтобы свидетельствовать об истине; всякий, кто от истины, слушает гласа Моего» (18, 37). О какой истине Он говорит? Продолжаете ли вы слушать Его голос?

Иисус смирил Себя до смерти на кресте ради нас. Мы ничего не можем сделать для своего искупления. Нам нужно просто ответить на безмерную Божью любовь к нам и принять Его удивительный и прекрасный дар спасения.

Иисус претерпел боль и унижение крестной смерти. Изменяется ли ваша жизнь вследствие осознания смысла крестной жертвы Христа?

Что имел в виду Иисус, когда сказал «совершилось»? Что это значит для вас?

#### Молитва:



Помолитесь словами из Ис 52, 13 – 53, 1-12. Поклонитесь страдающему Рабу, Который был избит и сокрушен за наши грехи. Поблагодарите Христа за то, что Он принес Себя в жертву ради вас. Возложите все ваши бремена и грехи на любящего Господа, Который заплатил Своею жизнью, чтобы вы стали свободными.

#### Созерцание:



«Посему да приступаем с дерзновением к престолу благодати, чтобы получить милость и обрести благодать для благовременной помощи» (Евр 4, 16).

Прочтите Евр 4, 14-16 и 5, 7-9. Пусть эти стихи станут для вас подкреплением, чтобы «твердо держаться исповедания нашего» (ст. 14).

Поразмышляйте об Иисусе как о нашем Первосвященнике, Который понимает наши человеческие слабости, хотя жил на земле без греха и «сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного».

24 апреля Пасха – Светлое Христово Воскресение

#### НАПОЛНЕННЫЕ РАДОСТЬЮ

Быт 1, 1 – 2, 2; Пс 104(103) или Пс 33(32); Быт 22, 1-18; Пс 16(15); Исх 14, 15 – 15, 6. 17-18; Ис 54, 5-14; Пс 30(29); Ис 55, 1-11; Ис 12, 2-6; Вар 3, 9-15. 32 – 4, 4; Пс 19(18); Иез 36, 16-28; Пс 42(41) и Пс 43(42) или Пс 51(50); Рим 6, 3-11; Пс 118(117); Мф 28, 1-10

#### Еванлелие:



Из рассказа евангелиста Матфеем о воскресении мы узнаем, что Иисус одержал победу над смертью и грехом, умерев на кресте ради нас и воскреснув. И у нас

также есть эта победа, хотя воскресение наше наступит после окончания времен.

В нескольких простых фразах Матфей описывает момент, когда женщины обнаружили, что Иисус жив. Но как сильно звучат эти фразы! В каждом простом слове отражено изумление женщин, обнаруживших, что их Господь воскрес.

Матфей так описал происходившее событие: сделалось землетрясение, ангел сошел с небес и отодвинул огромный камень. Стражники взглянули, трепеща от страха, и «стали как мертвые». Они оцепенели от ужаса и были не в состоянии говорить или двигаться.

Две женщины шли к могиле, возможно, для того, чтобы предаться горю и печали. Они никак не ожидали встретить живого Иисуса.

Зная, что женщины могли испугаться, ангел призвал их не бояться и поведал, что Иисус более не мертв, но Он воскрес из мертвых, как Сам предсказал.

Ангел показал им пустую могилу и отправил назад к ученикам сообщить великую новость: Иисус воскрес из мертвых!

И когда они бежали к ученикам, то лицом к лицу встретили Иисуса. Они были первыми свидетельницами пустой могилы. Гроб был пуст не потому, что кто-то осквернил его и украл тело. Он был пуст, потому что Иисус воскрес из мертвых!

В стихах, следующих сразу за отрывком (11-15) мы читаем, что стерегущие доложили обо всем первосвященникам, которые собирались в случае крайней необходимости. Они предложили солдатам большую сумму денег в качестве взятки за молчание о том, что они на самом деле видели. И те солгали, будто, пока они ночью спали, ученики украли тело Иисуса.

#### Размышление:

Когда вы будете праздновать этот замечательный день в жизни Церкви, попробуйте представить, как были удивлены и восхищены женщины при встрече с Иисусом. Вспомните, как Иисус пришел к вам «живым» в первый раз. Уменьшилась или возросла ваша вера с тех пор? Поразмышляйте о контрасте между двумя женщинами и стражниками. И те, и другие были свидетелями самого значительного события в человеческой истории. Женщины провозгласили благую весть, а стражники солгали, пытаясь утаить истину. Чему это нас учит?

#### Молитва:

Вера в воскресение Иисуса - основа нашей христианской веры. Помолитесь словами из Рим 6, 3-11, прося Бога воплотить Его обетования в вашем сердце

и жизни.

#### Созерцание:

Что бы вы поведали своему другу, желающему узнать каково истинное значение Пасхи? Кратко запишите основные пункты, чтобы выделить важные моменты и запомнить их.

> Материал Организации объединенных библейских обществ (UBS) Перевод Светланы Семеновой

#### Встреча я центрально-азиатских ординариев



Ежегодная встреча епископов и ординариев Казахстана и Средней Азии в этом году проходила в дни с 14 по 20 марта 2011 г. в столице Таджикистане Душанбе. В ней приняли участие архиепископмитрополит архиепархии св. Марии в Астане Томаш Пета, епископ Януш Калета, Апостольский Администратор в Атырау, назначенный недавно епископом Карагандинским, епископ епархии Пресвятой Троицы в Алматы Генрих Феофил Хованец, епископ Атаназиус Шнайдер, администратор Карагандинской епархии, делегат Конгрегации восточных Церквей для греко-католиков Казахстана и Средней Азии митрофорный протоиерей Василий Говера, апостольский администратор Кыргызстана епископ Николай Мессмер, апостольский администратор Узбекистана епископ Ежи Мацулевич, настоятель автономной миссии в Туркменистане о. Анджей Мадей, настоятель автономной миссии в Таджикистане о. Карлос Авила.

Первые три дня встречи были посвящены духовным упражнениям в молчании и молитве. Конференции проводил о. Карлос Авила. А 17 марта прошла встреча, на которой епископы и ординарии поделились информацией о жизни и актуальных проблемах своих епархий. 18 марта состоялась встреча с архиепископом Мигелем Маури Буэндией, апостольским нунцием в Казахстане, Кыргызстане и Таджикистане. 19 марта, в торжество св. Иосифа, епископы и ординарии молитвой и поздравлениями отметили десятилетие хиротонии архиепископа Томаша Петы. В тот же день участники направили письмо Папе Римскому Бенедикту XVI, крещенному под именем Иосиф, и поздравили его с днем ангела и с близящимися днями его рождения и избрания.

В воскресенье 20 марта апостольский нунций предстоял на св. Мессе в приходе св. Иосифа в Душанбе. Ему сослужили все присутствующие епископы и ординарии, а также священники Института воплощенного Слова из Аргентины, обслуживающие приходы в Таджикистане. После св. Мессы состоялся совместный обед с прихожанами. Дети и молодежь прихода исполнили несколько песен и сценок, а епископы и ординарии смогли познакомиться и поговорить лично с некоторыми прихожанами. Затем иерархи посетили дома Миссионерок любви и Служительниц Господа и Богоматери Матарской. Сестры-миссионерки помогают обездоленным людям и детям продуктами и одеждой и обучают шитью и вышиванию девушек. Сестры-служительницы помогают в приходе и проводят кружки рукоделия для детей и подростков. Ординариям приятно было видеть живой католический приход, в котором было воспитано уже несколько юношей и девушек, решивших всецело посвятить свои жизни Богу.

Участники встречи искренне благодарны о. Карлосу Авиле за проведение глубоких реколлекций и сердечное гостеприимство. Пусть католические общины в Таджикистане и в других странах Средней Азии процветают и укрепляются в верности Христу \lambda и Его святой Церкви.

### n

#### АДМИНИСТРАТУРА В АТЫРАУ



## Круг зла

Мы начали Великий пост. С. Зита украсила алтарь фиолетовым материалом, поставила крест и терновый венец, сплетенный из настоящего кустарника с иглами в несколько сантиметров. Рядом с крестом мы поместили надпись: «Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни...» (Ис 53, 4).

К первому воскресенью Великого поста, когда литургические чтения рассказывали нам об искушении Иисуса в пустыне, наша молодежь подготовила пантомиму. Перед началом сценки о. Януш Поток сделал введение к теме представления. Затем зазвучала музыка и перед алтарем появились первые актеры: Фатима и Андрей. Первая сыграла главную героиню - растерянную, чуткую, девушку, ищущую друзей, счастья и любви. Сначала ей это вроде бы удавалось, у нее были близкие отношения с Богом. Но она легко поддалась искушениям лукавого и отдалилась от Иисуса (эту роль сыграл Андрей). Сатана под видом друзей, пытающихся занять место Иисуса в жизни девушки, борется за ее душу.

Персонажем Романа стал парень главной героини, который должен был стать для нее «целым миром». Даша искушала подругу деньгами и жизнью в достатке. Агата (волонтер из Польши) была человеком, для которого главным в жизни стал алкоголь. Яна сыграла дьявола, предлагавшего самоубийство...

Главная героиня все более погрязала в грехе. Ей казалось, что Бог далеко, но Иисус стоял рядом, готовый принять ее такой, какая она есть, обнять и утешить. В кульминационный момент, когда музыка стала громче и ритмичнее, Иисус вошел в круг зла, бо-

ролся с сатаной, со всеми соблазнами, окружавшими девушку, и победил в этой битве. Он отдал собственную жизнь, чтобы спасти ее от вечного осуждения.

Порой человек соглашается на зло, поддается искушениям и впускает в свое сердце сатану, который завладевает им и становится господином его жизни. И тогда человек забывает о доброте и любви Бога и добровольно покидает Его. Но Иисус непрестанно борется за свое творение, готовый простить ему измену и любой, даже самый тяжелый грех. Он взял на себя все наши престу-

пления, пострадал ради нашего счастья, чтобы дать нам Жизнь – Жизнь во всей ее полноте и в истинной радости на небесах.

После пантомимы все приняли участие в Евхаристии, а потом впервые в истории нашего прихода пели Горькие рыдания, которые, согласно историческим данным, впервые были исполнены в 1707 г. в Варшаве.

Соблюдая великопостные постановления, мы ждем радости Светлого воскресения Христова.

Агата Каминьска ■



Главная героиня поддается первым искушениям.



# БЛАГОДАТЬ, обретаемая по заступничеству раба Божьего о. Владислава Буковинского

Ниже мы публикуем обращение о. Яна Новака, в котором постулатор процесса беатификации о. Владислава Буковинского призывает всех католиков Казахстана обращаться к заступничеству этого раба Божьего и молиться о чуде, необходимом для причисления его к сонму блаженных.

Сердечно приветствую всех вас, братья и сестры! Как вам уже известно, я занимаюсь процессом беатификации о. Владислава Буковинского, которого глубоко чту и воспринимаю эту работу как ниспосланную мне благодать.

На данный момент документы по процессу уже находятся в Риме. от нас же требуется распространять его культ и неустанно молиться о ниспослании чуда, без которого продолжение процесса невозможно. И особым чудом было бы умножение призваний, о которых всегда так заботился о. Владислав. Это общая задача и благодатная обязанность для нас, католиков Казахстана.

Во время одной из моих поездок в Казахстан мы записывали в «Книгу памяти» имена всех тех, кто будет молиться по заступничеству о. Владислава. Было бы замечательно, если бы каждый приход завел свою «Книгу благодатей», в которую вносились бы прошения верных и выражения их благодарности за обретенные посредством раба Божьего о. Владислава благодати.

Всегда следует помнить, что наши молитвы и просьбы обращены к Богу, и цель у них одна – спасение человека. Но мы можем прибегать к помощи и заступничеству о. Владислава Буковинского.

Примерным началом прошений могут служить такие слова:

«Боже, прошу Тебя

- о благодати исцеления...;
- об избавлении от алкоголизма...;
- о мире в семье...;
- об обращении (имя)...» и т.д.

В эту книгу также можно записывать благодарения Богу за обретенные благодати и помощь.

Для продвижения процесса беатификации эти книги очень важны, ибо они доказывают, что культ почитания о. Владислава развивается. Кроме того, наши благодарения обозначают веру в то, что все, получаемое нами, является даром Бога и плодом страданий, смерти и воскресения Иисуса Христа. Поэтому вместе с Девой Марией и Рабом Божьим о. Владиславом все мы можем сказать: «Сотворил мне величие Сильный...» (Лк 1,49).

Два года назад я просил вас, чтобы вы написали мне о благодатях, но не получил ответа. Не думаю, что никто не обрел никакой благодати, потому что мне доводилось разговаривать с людьми, которые переживали случаи из своей жизни, будучи убеждены в силе заступничества о. Буковинского перед Богом. С их разрешения я привожу данные ими свидетельства как пример.

### Рудер Мария Андреевна, прихожанка, 1919 г.р.:

«Хочу поделиться с Вами своей небольшой и тихой радостью. В очередное воскресенье к нам приехал о.Ричард провести Св.Мессу. После Мессы он стал раздавать прихожанам новый журнал «Кредо», где была молитва о причислении о. Владислава Буковинского к лику блаженных. С того времени я начала каждый день читать эту молитву. Молилась каждый день всей душой. В основном просила о здоровье и разуме, чтобы всегда молиться и разговаривать с Богом. Я молилась с надеждой и верой, что моя молитва будет услышана, и получила помощь. Мне уже 91 год и Напишите нам. не трудно догадаться, что в таком

возрасте здоровьем не похвастаешь. Меня часто беспокоят давление и сердце, а в последнее время нередко приходилось вызывать «скорую помощь».

С первого дня молитвы через заступничество о. Буковинского я почувствовала себя лучше. Прошла слабость, плохое самочувствие, быстрая утомляемость, которые я ощущала постоянно. Самое важное, что теперь я могу спокойно посвятить себя Богу. До сего дня обращаюсь с просьбами через заступничество о. Владислава Буковинского и благодарю его за то, что моя молитва была услышана».

А эта женщина, давая свидетельство, пожелала остаться неизвестной.

«Я благодарна за то, что я пережила благодаря молитве через заступничество слуги Божьего о. Владислава Буковинского.

Это случилось в 2009 году. В онкологической больнице Караганды мне поставили диагноз: мипанома кожи правой стопы. Сделали операцию - пересадку кожи. Врач сказал, что из-за возраста кожа у меня приживется только на 50-60%. Я каждый день молилась к о. Буковинскому. Когда на выходные мне разрешили поехать домой, я попросила, чтобы меня отвезли в храм к могиле о. Владислава. Там я тоже молилась. А когда вернулась в больницу и пошла на перевязку, медсестра была очень удивлена, увидев, что кожа прижилась на все 100%! Поэтому уже на следующий день мне сняли швы и выписали из больнииы».

А какое свидетельство у вас? Напишите нам.

о. Ян Новак ■

### В его улыбке была вера.

Герой этого рассказа Марко Сантамария, на первый взгляд, был таким же парнем, как многие другие: улыбчивый юноша, увлекающийся спортом и любящий компании друзей. Но история его страданий, принятых и принесенных в жертву, выделяет его из массы сверстников. И как радостно видеть, что все еще есть молодые люди, способные героически воплощать в своих жизнях возвышенные христианские ценности.

Марко родился в Беневенто 13 июня 1987 г., в день памяти св. Антония Падуанского. Рос в атмосфере глубокой религиозности, царившей в его семье. Главная заслуга здесь, конечно же, принадлежала его матери Рите, которая была своего рода нравственным стержнем, вокруг которого вращалось все. Не последнюю роль сыграло и соседство с францисканцами непорочной из Ла-Паче, ставшем путеводной звездой и точкой опоры для обоих супругов. Отец Кармине и мать Рита являются членами Горницы МНЗ (Миссии непорочной Заступницы) Беневенто. Они посвятили себя Приснодеве сначала посредством «акта безграничного посвящения», а потом - Мариинского обета. Марко пошел по их стопам и еще в детстве посвятил себя Непорочной в МНЗ для младших. Он очень любил прислуживать на св. Мессе и стал настоящим экспертом в литургии, превратившись в лидера и учителя для других министран-

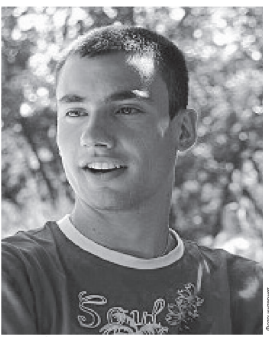
Немного повзрослев, он вступил в одну из групп Францисканской молодежи Непорочной при церкви св. Пасхалия и Итальянской францисканской молодежи при церкви св. Франциска в Беневенто. Среди конвентных францисканцев он встретил прекрасных священников, ставших для него мудрыми духовными наставниками. Для Католического действия он также стал одним из активнейших членов, будучи епархиальным руководителем ДСКД (Движения студентов Католического действия). Марко выделялся последовательностью своей веры, отражавшейся во всем, что он ни делал, необычной для своего возраста зрелостью, «конструктивным» альтруизмом, сочетавшимся с искренней и глубокой любовью ко Христу и ближнему. Эта любовь заставляла его забывать о себе и всегда быть сосредоточенным на потребностях окружающих, особенно нужлающихся и больных. Вметостью возрасти в потребностях окружающих, особенно нужлающихся и больных. Вметостью в поставить в потребностях окружающих, особенно нужлающихся и больных. Вметостью в поставить в потребностях окружающих, особенно нужлающихся и больных. Вметостью в поставить в

сте с матерью он стал волонтером СМВ (Союза медицинских волонтеров), помогая больным, даря им улыбку и вселяя в них мужество.

Но при этом Марко умел сочетать свою глубокую религиозность с интересами, типичными для прочих его сверстников: он обожал спорт, болел за городскую футбольную команду, умел развлекаться, имел огромное множество друзей, среди которых была и его невеста, разделявшая его идеалы и, прежде всего, его веру.

Из-за страстного увлечения футболом он еще в очень юном занялся спортивной возрасте журналистикой. Стать профессиональным журналистом было мечтой его жизни, как он сам сказал на собеседовании с редактором. Марко повезло, и его мечта стала обретать реальные очертания, а старшие коллеги, которые должны были обучать его тайнам мастерства, скоро поняли, что у юноши есть необходимые данные. Но главным открытием для них стало то, что и этот «малец» кое-чему может научить их своей добротой и всей своей жизнью вообще.

Но в самом расцвете юности жизнь Марко омрачила огром-



Марко Сантамария.

ная беда: болезнь, сопровождавшаяся сильными болями и страданиями, и, в конце концов, смерть матери Риты, к которой он был глубоко привязан не только по вполне понятным естественным причинам: он любил ее за образцовость ее жизни, крепость в вере и последовательность. Можно сказать, что Марко был точной копией, но только улучшенной и исправленной, своей мамы, и их объединяли не только узы крови, но и общие идеалы.

Он переносил это ужасное испытание с присущей ему непоколебимой верой: не плакал, не жаловался, не бунтовал против воли Божьей и сохранял спокойствие духа перед лицом даже такого огромного несчастья, заботясь об отце и младшей сестре Валентине.

Но не прошло и года после смерти матери, как Марко стал ощущать симптомы тяжелого заболевания. Не сказав об этом никому, он нашел информацию в интернете и поставил сам себе диагноз: опухоль органов мочеполовой системы. Но юноша продолжал молчать. Лишь около года спустя отец с ужасом обнаружил болезнь сына, когда тот проходил медицинский осмотр из-за болей

в спине. Обследование скоро подтвердило ужасный диагноз. На вопрос: «Почему же ты молчал, если все знают, что в таких случаях нужно как можно раньше начинать лечение», Марк дал просто героический ответ: «Мне не хотелось доставлять вам новые хлопоты и волнения... Ведь вы еще не пришли в себя после смерти мамы».

Так начался для Марко его крестный путь. Больницы, операции, химиотерапии следовали одна за другой, но юноша сохранял спокойствие духа и жизнерадостность. Отдавшись воле Божьей, он с прежним пылом продолжал заботиться о других и с железной силой воли исполнять принятые им на себя обязанно-

сти. Боли становились все сильнее, но лишь немногие догадывались об этом, потому что он умел все скрыть за неизменной лучезарной улыбкой. Только его невеста Кармен, не покидавшая его в течение всей болезни, даря ему любовь и придавая мужества, слышала порой его тихие стоны: «С Марко такое случалось только тогда, когда он не мог уже почеловечески терпеть и нуждался в поддержке».

Состояние юноши все более ухудшалось. Друзья и близкие продолжали молиться о его исцелении, но он готов был принять смерть, если на то будет Божья воля. За неделю до смерти архиепископ, по-отечески любивший Марко, навестил его в больнице и сказал, что хочет просить о заступничестве бл. Терезу Манганьелло в надежде, что возможное исцеление станет чудом, необходимым для ее канонизации. Но Марко в ответ произнес дословно следующее: «Молитесь не о моем исцелении, а о том, чтобы исполнилась воля Божья, и о благодати доброй смерти».

И воля Божья свершилась: Господь благоволил призвать юношу к себе. 20 мая одним ангелом в Раю стало больше: окруженный близкими людьми и несколькими священниками во время чтения розария Марко ушел в объятия Отца.

сестра М. Габриэлла Ианелли (FI) ■

S. 18.74.

#### Дорогая мама!

Прошло уже два года, но у меня такое чувство, что мы похоронили тебя только вчера. И теперь по какой-то странной шутке жизни мне приходится вести ту же битву, что и тебе когда-то. Последние полгода дались мне очень нелегко, но я как будто вижу свет в конце туннеля. Около месяца назад мне захотелось попросить о Мессе благодарения Богу за всех людей, которые молятся обо мне. Отец Рафаэле решил отслужить ее сегодня вечером, и действительно, более подходящую дату просто трудно себе представить: день рождения небесной Матери, тот день, когда ты и твой супруг подтвердили свою любовь пред лицем Божьим, дав таким образом начало нашей маленькой семье. Спасибо вам за то, что вы дали мне жизнь, что воспитали меня таким, каков я есть. Ты часто говорила мне, что я родился «в рубашке». И я, действительно, считаю счастьем то, что у меня была такая мать, как ты. Счастье, что Бог никогда не оставлял меня одного, в том числе и в эти долгие и трудные месяцы. Счастье, что Бог всегда давал мне сил, чтобы улыбнуться ближнему. Счастье,

что у меня было столько близких людей. Счастье, что я встретил столько друзей на моем жизненном пути. И последнее, но не по значению, слово благодарности мне хотелось бы адресовать тебе, Кармен. Твоя сила, твоя поддержка в этой битве, твоя любовь и нежный взгляд вселяли в меня радость и желание жить. Твой велосипедист приближается к самому крутому подъему этого тура жизни и торопится поскорее добраться до вершины, чтобы выиграть главную гонку.

Марко Сантамария ■

Ророгой Марко, ты был очень деятельным на земле, оставайся таким на небесах: научи нас и в двадцать лет последовательно и бескомпромиссно воплощать свою веру в жизнь, любить, забывая о себе, и улыбаться даже среди страданий, черпая сил в любви!

## n

#### КАРАГАНДИНСКАЯ ЕПАРХИЯ

## Восточная медицина на службе «Caritas»



Во всемирный день больных, 11 февраля, в помещении карагандинского отделения «Caritas» собрались представители всех монашеских орденов и конгрегаций Карагандинской епархии и священники, чтобы принять участие в знаменательном событии – открытии благотворительной амбулатории, которую возглавит с. Анна Ким из конгрегации Сестер св. Павла де Шартр. Сестра Анна окончила сеульский университет по специальности «акупунктура».



Вместе с епископом и директором «Каритас».



Всем в подарок схема БАТ.

В новом медицинском пункте, работающем при «Caritas», смогут получать амбулаторное лечение, прежде всего, больные из малообеспеченных слоев населения. Амбулатория такого типа уже несколько лет действует в Алматы и удостоилась высокой оценки местных властей, а ее руководитель, бр. Диего Ким Чанг (OFM), стал лауреатом множества наград в области медицины, последней из которых был орден «Avicennum» от Европейского научного общества.

Церемония открылась совместной молитвой розария, после которой епископ Атаназиус Шнайдер совершил обряд освящения всех помещений новой амбулатории. Затем с. Анна по-

дарила всем присутствовавшим схему биологически активных точек на теле человека, а также особую ручку, которой можно не только писать, но и массировать эти самые точки. В ходе встречи некоторые из собравшихся пожелали даже на себе испытать действие методов традиционной восточной медицины, и сразу же смогли пройти необходимую диагностику и процедуры.

В заключение священники и монашествующие отпраздновали это событие небольшим чаепитием, проходившим в атмосфере дружеского общения.

Участники открытия ■



Акупунктура на практике.

## 7)1

#### КАРАГАНДИНСКАЯ ЕПАРХИЯ



# К Иисусу через сердце Марии

С 25 по 27 февраля молодые карагандинские католики получили еще один стимул для духовного роста. Очередные реколлекции в пос. Молодежный были посвящены интересной и непростой теме молитвы. Эти упражнения стали стартом для забега, завершившегося 25 марта, в торжество Благовещения...

На этот раз о. Леопольд Кропфрайтер предложил нам особую программу: ежедневно посвящать какую-то часть нашего «я» Богу через Марию. Например, первая неделя называется: «Посвящение нашего тела». Последующие семь дней мы можем ежедневно уделять по 10-15 минут на размышление и посвящать себя в молитве. Программу на следующую неделю мы получим от отца на еженедельной воскресной встрече молодежи... И так почти четыре недели до 25 марта... Пройдя весь путь, мы торжественно перед алтарем посвятим себя Богоматери, чтобы она оберегала нас, и мы смогли сохранить свою веру. Конечно, это добровольное решение каждого желающего.

Но перед тем, как нам раздали программу, отец провел небольшую конференцию о молитве, в которой объяснил, что у каждого

человека своя молитвенная жизнь. Молитва – это тесная связь с Богом. Прибегая к молитве, мы меняемся и меняем свои отношения с Творцом. Хорошая молитва - это не просто теория, а, в первую очередь, практика. Даже, когда мы еще или уже ничего не чувствуем во время молитвы, все равно нужно молиться: постоянство всегда открывает нам настоящее богатство общения с Создателем. Ведь, если мы дорожим лучшим другом или просто влюблены, то больше всего нас радует общение с ним или с ней. Что может быть лучше разговора с Тем, Кто любит нас больше всех...

Есть некоторые основы молитвы:

1) Осознание своей неповторимости. Бог, создавая нас, не хотел, чтобы мы подражали какому-то одному образцу или были похожи друг на друга.

- 2) Правильное представление о Боге. Люди часто смотрят на Бога или Церковь только сквозь призму закона: десяти заповедей из катехизиса или, например, церковного закона об участии в воскресных Мессах. Это взгляд на Бога как на Законодателя. К неправильному представлению о Боге как об Отце может привести и печальный опыт отношений с земным отцом. В таких случаях сложно понять выражение: «Бог любит тебя, как отец», так что лучше, наверное, называть Его Братом или Другом.
- 3) Начинать молитву с прославления и благодарения. Как сам Иисус научил нас в Своей молитве «Отче наш», сначала должны следовать слова прославления, затем благодарение, и уже потом просьбы.

В субботу, 26 февраля, нас ожидал приятный сюрприз: вме-



Игровая конференция.

сте с о. Евгением Зиньковским к нам приехали сестры Божьего милосердия из Темиртау. Одна из сестер приготовила для нас небольшой рассказ о жизни бл. Терезы Калькуттской. В тот же день перед св. Мессой молодежь молилась розарием на разных языках: русском, казахском, польском, словацком и латинском.

И, как обычно, в завершение рекколекций в воскресенье состоялась прекрасная Месса, которую отслужили администратор прихода свв. ангелов-хранителей в Молодежном о. Валерий Эрмиш и о. Леопольд. На проповеди нам показали корень женьшеня. Это очень маленький корень, обладающий большими оздоровительными свойствами. Но растет он несколько лет и в особых условиях. Так и наша вера должна расти потихоньку в особых условиях жизни в Церкви. Чтобы приносить плоды и нести духовное «здоровье» для себя и окружающих. Часто в нашей



В творческом пылу.

жизни нелегко поддерживать рост этого «корня веры». Чаще мы бываем хамелеонами. Как эта рептилия меняет свой цвет, подражая окружающему миру, так и мы во многих ситуациях не хотим отличаться от окружающих нас людей. Мы чаще хамелеона меняем свой цвет: в церкви и на религиозных встречах

у нас «цвет» католический, в школе и на работе другой «цвет», дома в семье – третий. Поэтому постараемся иметь только один цвет – католический, сияющий не только в Церкви, но и в нашем мире.

В завершении хочу предложить молитву, сочиненную молодежью во время работы в группах:

«Отец наш небесный! Мы хвалим Тебя, потому что Ты велик! И мудрость Твоя не знает границ, как и любовь Твоя безгранично снисходит на детей Твоих. Благодарим Тебя за то, что Ты соединяешь нас Своей Любовью и укрепляешь ею. Спасибо Тебе, Отец, что создал нас всех по образу Твоему, но каждого индивидуальным и неповторимым. Благодарим за то, что сегодня у нас есть возможность говорить с Тобой, славить Тебя за все благодати, дарованные нам Тобой. Просим Тебя, соединяй и укрепляй наши сердца в вере, даруй мудрость и терпение каждому из нас. Будь с нами в надежде, и да пребудет с нами Твоя любовь. Аминь».

Юлия Унгефуг ■



#### **АРХИЕПАРХИЯ В АСТАНЕ**

### Курс естественного планирования семьи

С 25 по 27 февраля в столице республики прошел очередной, уже третий по счету семинар на тему естественного планирования семьи. На этот раз во встрече, организованной астанинской епархией и Центром культуры и диалога им. Иоанна Павла II, приняло участие три десятка человек.

На лекциях были затронуты вопросы воспитания духа ответственности и взаимоуважения супругов, определения наиболее

подходящих условий для зачатия ребенка, вреда противозачаточных средств и многие другие, связанные с защитой жизни и идеалами христианского образа жизни.

Семинар проводили Галина Масленикова, семейный психотерапевт и сотрудница московского Епархиального центра семьи, и врач Людмила Баракова, также москвичка. Занятия проходили в двух группах: для начинающих и для тех, кто участвовал в предыдущих двух

семинарах. Несколько человек из второй группы даже сдали экзамены и получили дипломы преподавателей естественного планирования семьи.

Следующий семинар пройдет в июне или августе. За более подробной информацией можно обратиться к о. Алексею Скаковскому (OFMConv).

о. Павел Блок (OFMConv) ■

## **АСТЬЕ НАЧИНАЕТСЯ ВНУТРИ**



Грустная статистика

Будем исходить из того, что все мы способны достичь счастья. И все же философ Торо однажды сказал, что большинство из нас «живет жизнью тихого отчаяния». Мыслитель при этом имел в виду, что мы почти отказались от надежд на настоящее и действительное счастье. Современный мир буквально заливает нас доказательствами справедливости данного утверждения. Торо, как будто, прав. Растет количество разводов, ширится тирания детей и партнеров, распространяется зависимость от алкоголя и наркотиков. Девушки беременеют до достижения совершеннолетия. На улицах хозяйничают банды. Полиция дежурит в коридорах наших средних школ. Тюрьмы переполнены. И многие уже полагают, что все можно объяснить только недостатком счастья на земле.

#### Жизнь - это битва, и до самой смерти.

Даже воздух, которым мы дышим, загрязнен. Наши поля орошаются кислотными дождями. В пище, которую мы едим, может содержаться большое количество канцерогенных веществ. Настоящим ночным кошмаром стал СПИД, который, по прогнозам, еще унесет миллионы жизней. Как говорят, человек, до конца осознавший сложившуюся ситуацию, рискует впасть в депрессию. Другими словами, если вы пока не

Фальшивое счастье

впали во фрустрацию, то лишь благодаря тому, что не слишком обрашаете внимание на все эти реалии. Или, как сказал однажды Уолтер

вы думаете, что

«Если

все в порядке, просто отремонтируйте телевизор».

Кронкайт:

Итак, не стоит удивляться, что Всемирная организация здравоохранения объявила депрессию самой распространенной болезнью. Каждый третий американец ежедневно просыпается с ней. По данным экспертов, лишь 10-15% жителей США считают себя совершенно счастливыми. Самая большая доля самоубийств приходится на психиатров. Получается, что даже эти врачеватели душ не могут найти верный ключ к закрытой тайне счастья. Так что вполне логично, что о счастье часто говорят с большой примесью цинизма. Поиски счастья для большинства из нас окончились полной неудачей, и многие сдались. Проглоти пилюлю, отдайся химическому опьянению, ешь, пей и старайся казаться счастливым. «Жизнь - это битва, и до самой смерти», сказал кто-то. Для многих обещания настоящего счастья и разговоры о его достижимости звучат как жестокая шутка. Им оно кажется чем-то вроде мишуры, которая всегда висит у нас перед глазами, чтобы заставлять нас двигаться быстрее и стараться все больше и больше.

#### Реклама счастья

После всех разочарований, постигших нас снаружи, мы, повидимому, так и не удосужились поискать внутри себя того, о чем мечтаем. Даг Гаммарскьелд, наверное, был прав, когда сказал, что мы - хорошие эксперты, когда исследуем внешнее пространство, но полные невежи, когда нам нужПродолжение, начало в №186-187

но исследовать пространство внутреннее. Возможно, что в нашем поиске нас сбивает с пути, вездесущая волна рекламы. Она уверила нас в том, что мы будем счастливы, если станем покупать и использовать именно такие, а не другие товары. Мы будем хорошо видеть, правильно говорить, производить выгодное впечатление. Счастливо, неутомимо и свободно пойдем по пути жизни. Под давлением рекламных роликов мы постепенно начинаем верить в то, что счастье состоит только в умножении иму-

И мы покупаем, залезая в долги, хотим все товары, выложенные на прилавках для нашего счастья. И продолжаем «жить жизнью тихого отчаяния», так и не сумев высосать хотя бы каплю из обещанных истоков счастья. На одном стеллаже с духами как-то поместили надпись: «ЭТОТ APOMAT ГАРАНТИРОВАННО ВАМ МУЖА!» К стеллажу подошла пожилая одинокая женщина и с восторгом спросила: «Правда гарантированно найдет мужа?» Продавщица ей на это ответила: «Если бы эти духи действительно были способны на это, то разве бы я стояла бы здесь восемь часов и их продавала?»

Итак, мечта о счастье - это самообман? Нереалистичные грезы? Нет, по-моему, все не так просто. Мне часто приходит в голову мысль, что мы просто не там ищем счастье. Понадеялись на других людей и вещи, которые просто не в силах исполнить нашу мечту. Чтобы помнить об этом, я приклеил на зеркало над умывальником наклейку со следующими словами: «Ты смотришь в лицо человеку, ответственному за твое счастье». И день ото дня я все более верю в это.

Продолжение следует.

Джон Пауэлл Из: "Štestí začíná uvnitř"

#### ПО ПРИМЕРУ МАРИИ



Продолжение, начало в №185

Вопреки понятным чувствам потрясения и удивления, Мария в день благовещения вполне ясно сознавала, Кто отныне начнет в тишине развиваться в ее лоне: «Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего..., и Царству Его не будет конца...». Чудесное посещение Божье и Его зачатие от Святого Духа раскрыли полноту даров в ней. В свете Духа мудрости и познания она все ясно увидела в тот день. И все же далее оказывается, что некоторые вещи Мария понимает не сразу, а другие застают ее врасплох. Неужели это значит, что, хотя в момент благовещения она и осознала реальность Иисуса, но этой реальности не поняла, не сумела уловить, что же именно произошло? По-моему, этот темный и противоречивый фон исполнен одновременно огромного величия. Здесь нужно сказать, что Мария не была никаким особым явлением, чем-то средним между Богом и женщиной. Она была таким же творением, как все мы. Творением исключительным - это да. Но из-за этой исключительности она не переставала быть творением и ходить нашими человеческими тропами. Какими тропами? Тропами противоречий: утром нам все ясно, в полдень мы уже сомневаем-

ся, а вечером все покрыто мраком. На следующее утро все попрежнему во мраке, а пополудни светит солнце. Спим хорошо, а встаем унылыми; спим плохо встаем с радостью... Мы такие. Мы – не геометрия; в жизни нет прямых: ни в состояниях души, ни в поведении. Целый год мы мечтаем о чем-то, а на следующий год со стыдом вспоминаем об этой мечте. Девушка в цвету своей юности с воодушевлением посвящает всю свою жизнь Богу, а потом разочарованно говорит, что у нее нет призвания. Другие женятся по великой любви, а через несколько лет рутина проникает повсюду, и вот они уже разъезжаются со свидетельствами о разводе.

И Мария была в полной мере творением. Нужно видеть ее на этой извилистой линии: то ей все ясно, то она не понимает совсем ничего. Такое бывает с нами, так почему же не могло быть и с ней? Разве было бы недостойно Богоматери ощутить тяжесть молчания Божьего? Или чувствовать порой разочарование, смятение и даже растерянность?

Наверное, в день благовещения ей рисовалась чудесная жизнь. Но уже скоро мы видим ее покинутой и оставленной в тот самый момент, когда она должна произвести на свет своего Сына. А потом ей сразу же приходится стать политическим беженцем, скрывающимся под чужим небом, а вскоре она разменяет третий десяток, и начнутся бесконечные годы «среднего возраста». Так чего же держаться? Тех сияющих обетований, или этой суровой реальности? Величие Марии не в том, что она, как немой робот, не чувствовала перемен и влияния состояния души... Ее величие состоит как раз-таки в том, что, даже не понимая всего, она не поддается ярости, нетерпению и страху. Нет. Она выбирает позицию ниших Яхве и с полным покоем и нежностью внимает словам, слагает их в своем сердце и размышляет. Что должны мне сказать эти слова? Чего Господь ждет от меня? И Мария принимает пусть даже не совсем ясную волю Божью и скорбную тайну жизни

Точно так же, как мы.

Все вокруг вдруг начинает казаться игрой злого рока. Неприятности сыплются на нас одна за другой, предатели норовят ударить в спину, разочарование повергают нас в уныние, и все кончается тем, что мы просто устаем от жизни и начинаем желать смерти. И что поможет нам выдержать в такой ситуации? Что нам делать? То же, что и Мария: сжать губы и молчать.

Мы ничего не знаем. Отец же знает все! Матерь может предстать перед нами и сказать: «Дети мои, я иду вместе с вами по вашему пути. Следуйте за мной. Поступайте так же, как поступала я. Идите тем путем, которым прошла я. Единственное, что нужно делать ночью – это верить в свет. Блаженны те, кто среди мрака верят в восход солнца».

Продолжение следует.

Иньяцио Ларраньяги Из: «Жизнь по Марии» ■ Верующий христианин не может быть масоном?

Продолжение, начало в №183-184

# ➤ Процесс написания книги может оказаться целительным. Но не подвергли ли вы себя этой публикацией большой опасности?

▶ Никогда об этом не думал. Тем не менее, должен заметить, что у меня нет семьи. У меня могут отнять все: имущество, возможно, жизнь. Но ничто не заменит того, что я прибрел: мою душу и сознание того, что я пребываю в Иисусе Христе.

#### **▶** Вам не угрожали ваши бывшие собратья по ложе?

Я получал оскорбительные записки по почте и интернету. Между тем уже вышло второе издание книги. Очевидно, есть силы могущественнее, чем злословие и ненависть. Не осмеливаюсь и думать о том, что со мной сталось бы, если бы обо мне не молились другие. Так что, мы можем лишний раз убедиться, сколь велика сила молитвы именно в наше время.

# ▶ Вы вернулись в лоно Церкви. Как вы думаете, каких еще нападок ей следует ждать в будущем? Что будет вслед за нынешней кампании вокруг педофилии?

Прежде всего, следует сказать, что все жертвы такого рода эксплуатации заслуживают нашего глубочайшего сочувствия. Папа занял в этом вопросе вполне определенную позицию, и Церковь в Германии также приняла меры, которые могут считаться образцом поведения в подобных ситуациях. С другой стороны, по-моему, неправильно, что большая часть СМИ подходит к этой проблеме слишком однобоко и огульно обвиняет в произошедшем всю Церковь в целом. Тем самым они оскорбляют сотни тысяч мужчин и женщин, самоотверженно несущих свое служение ближним. И другой вопрос: возможно, кто-то хочет просто убрать с дороги Церковь в ее нынешнем виде? Если лаже такие высокопоставленные представители Церкви, как викарный епископ Гамбурга Яшке, оспаривают значение целибата или же не предпринимают ничего перед лицом доказанных случаев нарушений, то есть, о чем задуматься. Не проявляется ли здесь стремление лишить власти Ватикан, к чему, например, призывал Форгримлер в своем докладе в кельнской ложе «Ver sacrum»? Или, может быть, определенные силы постараются упразднить Евхаристию или св. Мессу, которую все тот же Форгримлер назвал традиционных ритуалом? Нельзя исключать также появления каких-нибудь новых «кюнгов» или «дрюерманнов», которые во весь голос будут заявлять, что Церковь должна позволить людям делать все, что им заблагорассудится.

#### ➤ И как же Церкви лучше всего защищаться?

Молитвой и нашим личным свидетельством. Только подумайте, сколько раз за всю свою историю Церковь оказывалась в еще худшем положении. Это позволяет нам поверить в то, что никакой режим мира сего не в силах уничтожить мистическое тело Христово.

Сейчас мы имеем дело с первыми предвестниками диктатуры релятивизма. Хотя большая часть СМИ не сообщает об этом, нельзя отрицать того факта, что во многих частях сегодняшнего

мира преследуют и убивают христиан.

Но война свирепствует и в Европе. Скажем прямо: это война лаицизма против христианства. Интересен тот факт, что нынешние гонители – это не только коммунисты или нацисты, но мнимые демократы, всеми силами старающиеся под предлогом гуманизма и терпимости приблизить исчезновение христианства, т.е. делающие именно то, что проповедовали все масонские революционеры, начиная с Кулера.

Они действуют очень изощренно. Профессионально смешивают ложь, полуправду и факты, провокации и клевету.

Но нельзя падать духом. Не будем забывать, что еще совсем недавно в странах восточного блока в эпоху так называемой «диктатуры пролетариата» преследование христиан было обыденным явлением. Никто не может гарантировать того, что «диктатура релятивизма» также не принесет с собой массовых антихристианских репрессий. Клевета всегда была началом травли. Без неустрашимых исповедников Христа восточный блок не был бы разрушен. Что оправдало себя в прошлом, оправдается и в будущем.

> Беседу провел др. Штефан Меэтшен ■



## Рафаил Арнаис Барон – небесный покровитель

молодежи

Он родился 9 апреля 1911 г. в г. Бургос в знатной испанской семье. Учился в коллегии отцов-иезуитов, где и подготовился к первому св. причастию. С детства страдал от тяжелых болезней, из-за которых был вынужден прервать учебу. Наступившее, в конце концов, выздоровление отец мальчика воспринял как чудо и потому летом 1921 г. привез сына в Сарагосу, посвятив его Божьей Матери Пиларской. Когда семья переехала в г. Орвьедо, мальчик продолжил свое обучение, а по получении аттестата зрелости Рафаэль поступил в Мадридский университет на факультет архитектуры.

Он был образцовым студентом, радостным, спортивным, полным талантов к рисованию и графике, любил музыку и театр. Созревая как личность, Рафаил рос и духовно. Несмотря на университетские занятия, он ежедневно по многу часов проводил на поклонении Пресвятым Дарам и являлся членом Ассоциации ночной адорации.

Услышав призыв Господа, в декабре 1933 г. неожиданно для всех Арнаис ушел из университета и в январе 1934 г. вступил в цистерцианский монастырь св. Исидора. После первых месяцев новициата Господь пожелал испытать Рафаила серьезной болезнью тяжелой формой сахарного диабета, заставившего юношу немедленно покинуть монастырь и вернуться к семье. Сразу же после выздоровления, которому способствовал заботливый семейный уход, он вернулся к монашеской жизни. Болезнь и в дальнейшем не давала ему покоя, поэтому Рафаил несколько раз был вынужден вновь покидать монастырь, но всегда возвращался, слыша зов Божий. Именно этой героической верностью своему призванию он освящался, принимая Господень замысел относительно себя самого.

26 апреля 1938 г., в возрасте 27 лет, Рафаил Арнаис Барон отошел в вечную жизнь и был погребен на монастырском кладбище, а затем перезахоронен в церкви аббатства. Слава о его святости и написанные им духовные произведения очень быстро распространились в народе. Он считается одним из крупнейших мистиков ХХ в. Интересно отметить, что Папа Иоанн Павел II 19 августа 1989 г., по случаю Всемирного дня молодежи, предложил юному поколению равняться на брата Рафаила как на образец для всех юношей и девушек нашего времени, а уже 27 сентября 1992 г. провозгласил его блаженным.

По материалам Интернета ■



Молитва к св. Рафаилу Арнаису Варону

Боже, соделавший св. Рафаэля славным последователем учения креста Христова, даруй нам по его примеру и заступничеству, мобить все сущее и, самоотверженно идя по пути креста, достичь участия в пасхальной радости. Через Христа, Господа нашего. Аминь.

### ... хочу спросить



Отвечает: о. Карлос Лаоз Замарро

Некоторые ученые утверждают, что в Библии и, особенно, в книге Бытия есть сведения, несоответствующие реальности. Один из моих друзей потерял из-за этого веру и перестал ходить в церковь. Как мы должны воспринимать подобные данные, содержащиеся в Библии?

Библия состоит из множества книг различных литературных жанров. Есть здесь и исторические произведения, и поэтические, есть и пророческие изречения... Но есть и много таких книг, чей жанр не имеет эквивалентов в современной литературе. Отсюда и рождаются ошибки, когда мы пытаемся применить к этим книгам привычные нам категории. Кроме того, чтобы правильно понять тот или иной отрывок, нужно иметь в виду все Св. Писание в пелом.

Библия имеет непреходящую ценность: как она озаряла наших предков, живших две тысячи лет тому назад, так будет озарять и потомков, которые родятся 2000 лет спустя. Однако, каждая из книг, составляющих ее, была написана в определенный исторический момент носителями определенной культуры с определенными познаниями и для определенных людей. И это оставило свой неизгладимый след на всем Св. Писании.

Бог в Своих отношениях с человеком также учитывает тот исторический момент, в который мы живем. И, наверняка, нам стало бы смешно, если среди заповедей, данных Моисею, мы нашли

### О Библии и жизни

бы нечто вроде: «Не води машину со скоростью более 100 км. в час», «Не выращивай детей в пробирках» или «Не сбрасывай атомные бомбы». Однако, все это заключено в десяти заповедях, но только выражено проще.

Одна из важнейших обязанностей христиан – это познавать учение, заключенное в священных книгах, опираясь при этом на предание и учительство Церкви.

А вот другой пример. Когда Иисус повелевал апостолам проповедовать по всему миру, то не сказал им: «Кстати, недалеко на западе есть такой материк, который называется Америка. Так вот, обязательно проповедуйте и там». Бог приспосабливается к людям каждой эпохи и надеется, что они окажутся достаточно умны (или, лучше сказать, достаточно смиренны), чтобы понять это.

Библию нужно читать в духе веры, стремясь узнать, что Бог хотел сказать словами, написанными авторами священных писаний. Библия – это не учебник по естествознанию или истории, и в ней нужно искать сведения не о материальной природе вещей, а о том, как достичь Небес.

Отречься от веры из-за того, что говорят некоторые ученые – огромная ошибка. Хотя бы потому, что есть другие ученые с противоположным мнением. Но, прежде всего, потому, что ни один ученый не спасет тебя и только Бог способен на это.

Я хожу в церковь уже более двух лет, но мои родители – неверующие, и недавно один из них запретил мне это. Что делать? (Надежда)

Лучшее, что ты можешь сделать, это очень любить своих родителей, даже если они не разрешают тебе ходить в церковь. А еще много молись о них. Придет день, когда они поймут твое желание и позволят, или ты достигнешь того возраста, когда сможешь решать

сама. А пока лучше быть послушной и хорошей дочерью, чтобы они видели, что ты по-прежнему любишь их и не держишь на них зла. Может быть, когда-нибудь они, благодаря твоему хорошему примеру, начнут ходить в церковь



вместе с тобой, и ты поможешь им попасть на небеса. Молись дома розарием, читай религиозную литературу и, если родители согласны, участвуй в экскурсиях, походах или других мероприятиях, организуемых в приходе.

Я хочу уйти в монастырь, но когда заговариваю об этом с матерью, она страшно нервничает, ругается, и дома начинается большой скандал. Подскажите, пожалуйста, как быть? (Надежда)

Не знаю, сколько тебе лет, но если ты не достигла совершеннолетия, то тебе нужно подождать: еще вся жизнь перед тобой! Но продолжай молиться, внутренне расти и укрепляться в вере. Лучшее, что ты можешь сделать, это регулярно беседовать с какойнибудь монахиней той конгрегации, в которую тебе хотелось бы поступить. Ей легче будет дать тебе нужный совет. Много зависит от твоего возраста, уровня подготовки... И не забывай много молиться о матери и люби ее с каждым днем все больше. И ты увидишь, что добьешься своего, если Бог, конечно, хочет!

### НОВОСТИ

## ■ Шагбаз Бгатти: «Верую в Иисуса Христа и знаю ценность креста»

Телеканал «Аль-Джазира» получил запись интервью с Шагбазом Бгатти, пакистанским министром по делам меньшинств, убитым 2 марта в Исламабаде. Лицо из ближайшего окружения Бгатти сообщило репортерам «Аль-Джазиры», что погибший сам просил передать пленку на телевидение в случае своей смерти, так как «хотел обратиться со словами любви к исламскому миру. Только такие слова могут вырвать исламский мир из порочного круга ненависти и убийств».

Видео было выслано также в "ВВС News". Вот лишь несколько выдержек из интервью: «Я верую в Иисуса Христа, отдавшего Свою жизнь ради нас. Я знаю значение креста и его ценность»; «Я готов умереть, защищая права моей общины и страдающих людей и просто отстаивая свои принципы»; «Предпочитаю умереть за свои принципы и справедливость в моей стране, чем идти на уступки этим угрозам».

## ■ Больная раком россиянка полна решимости родить, рискуя жизнью.

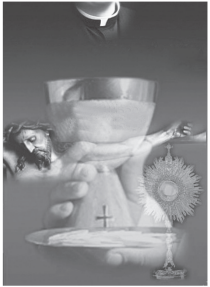
3,5 года назад жительнице Чебоксар Ольге Самаркиной врачи поставили страшный диагноз: лимфогранулематоз - это практически неизлечимое раковое заболевание, при котором поражается вся лимфоидная ткань. Но даже смертельная болезнь не смогла остановить женщину, стремящуюся во что бы то ни стало дать новую жизнь. На шестом месяце беременности, когда болезнь сильно обострилась, и врачи стали настоятельно советовать ей сделать аборт. По словам докторов, если не предпринять кардинальных мер, то жить ей осталось не более полугода. «Но я ни за что не убью своего ребенка, он - мое продолжение! говорит Ольга. - Если умру, хоть что-то останется на память обо мне любимому мужу и маме».



#### ДУХОВНАЯ СЕМИНАРИЯ

# К великому делу молитвы!

Подходила к концу первая часть моего лечения, и я стал думать, как мне жить дальше с Господом. Начал молиться новенну к о. Владиславу Буковинскому и в конце молитвы добавлял: «Ты знаешь Восток и его нужды... Найди место, где я Ему особенно нужен». И после завершения новенны ко мне приходит письмо из Казахстана. В нем говорилось следующее: «Обращаюсь к вам с предложением, которое требует от вас молитвы и размышления. Если ваше здоровье улучшиться, то мне хотелось бы, чтобы вы вер-



нулись в Казахстан и стали служить в качестве префекта в семинарии». Об этом я рассказал о. Яну Новаку, и он развеял все мои сомнения, сказав, что о. Владислав в проповедях и письмах часто призывал молиться о призваниях и призванных, чтобы они верно следовали за голосом Иисуса. Второй причиной стало то, что тогда как раз шел год Марии, год молитвы о семье и призваниях.

Итак, родилась мысль вместе, как одна семья, включиться в дело молитвы по заступничеству о. Владислава, прося о новых призваниях и обновлении уже призванных.

В скором времени в ваших приходах появятся буклеты, в которых вы найдете молитву и интенции, в которых мы просим вас молиться.

Одну часть этого буклета можно прислать по указанному там адресу, и за вас будет служиться св. Месса в семинарии каждый первый четверг месяца.

Итак, к великому делу молитвы!!!

